# الطرق الصفي المسافق المسافق المسافق المسافق المسافق المسافق المسافق المسافق الدوى الشافلي الدسوق

دكتورع امرالنجار

الطبعة الخامسة



# إهداء

إلى كل المعانى السامية. إلى الحب النورانى الخالص. آلى السيدة العظيمة الصادقة الكرعة والدتى الحبيبة.

ابنك «عامر النجار»

# مين الله الكراي المست

## معترمته

موضوع الطرق الصوفية من الموضوعات الهامة التي تشغل بال كثير من الناس في مصر وغيرها من البلاد الإسلامية والعربية.

ويثار، من حين لآخر، جدل عنيف حول الطرق الصوفية. وهذا الكتاب يجيب عن كثير من الأسئلة حول حقيقة الطرق الصوفية، كما يلقى الضوء على تاريخ نشأتها، ويستعرض نظمها وخصائصها، ويوضح دور صوفية المغرب والعراق في حركة الطرق الصوفية في مصر، وأيضًا يبين نشاط الطرق الصوفية وآثارها.

وبعد.. فلا زالت كلمات العماد الأصفهاني أسمع صداها في أذنى: «إنى رأيت أنه لا يكتب أحد كتابا في يومه إلا قال في غده لو غير هذا لكان أحسن، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر».

هذا وبالله التوفيق والسداد.

د. عامر النجار-

# الفصت إلالأول

## في التصوف والطرق الصوفية بين خصومها وأنصارها(١)

قال تعالى: ﴿اعلموا أَمَا الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد، كمثل غيث أعجب الكفار نباته، ثم يهيج فتراه مصفرًا، ثم يكون حطامًا، وفي الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور﴾(٢).

وقال أيضا في كتابه العظيم: ﴿ يَأْيُهَا النَّاسَ إِنْ وَعَدَّ اللهِ حَقَّ فَلَا تَغْرَنُكُمُ الْحَيَّاةُ الدُّنيا وَلَا يَغْرَنُكُمُ بِاللهِ الْغُرُورِ﴾ (٣).

وقال: ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم ﴿(٤).

وقال: ﴿ أَلَا إِن أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (٥).

وقال في حديثه القدسى: «من عادى لى وليًّا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدى بشيء أحب إلى من أداء ما افترضته عليه، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره الذى يبصر به، ويده التى يبطش بها، ورجله التى يشى بها، وإن سألنى لأعطينه، ولئن استعادنى لأعيذنه، وما ترددت في شيء أنا فاعله ترددى عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته».

 <sup>(</sup>١) تعود بعض الباخثين إن لم يكن معظهم، أن يبدموا كتاباتهم في التصوف بذكر أصل كلمة تصوف ومعناها من حلال «الرسالة القشيرية» و «اللمع» و «قوت القلوب» و «كشف المحجوب». ثم يناقشوا مصادر التصوف الإسلامي، بيستعرضوا آراء المستشرقين وغيرهم حول مصادر هندية وهارسية وهلينية ومسيحية ويهودية...

ونعن نرى أن هذه المحاولات لرد التصوف الإسلامي إلى أصول غريبة عنه محاولات تعد عن الموضوعية، كما سبين دلك في حينه، وسيكون من قبيل التكرار الدى أصبح ظاهرة دائرية أن نتكلم عن أصل كلمة صوفي عند القشيرى والطوسى وأبي طالب المكي والهجويرى... أو أن نستمرض آراء المستشرقين وتلاميذهم - وتطهر في معطمها العصبية - حول مصادر التصوف الإسلامي الذي نرى أن مصادره إسلامية.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠ من سورة الحديد.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ من سورة عاطر.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٨ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٢ من سورة يونس.

وروت عائشة فيها رواه البخارى ومسلم: «أن النبى ﷺ كان يقوم الليل حتى تنفطر قدماه، فقلت له: لم تصنع هذا يا رسول الله، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أحب أن أكون عبدا شكورا».

إننى لا أنصب نفسى مدافعا عن التصوف الإسلامى والصوفية.. فلست صوفيًّا لأن قدرى ضئيل ُجدًّا بالنسبة لهم.. ولست مريدا أو شيخا حتى أجاملهم على حساب الموضوعية، وإنما أنا باحث عن الحقيقة في هذا الموضوع.

وأود أن أقول: إن هؤلاء الأساتذة الأفاضل لم يتأنوا فبحثوا عن مصادر أجنبية، وردوا إليها التصوف الإسلامي، ولو أنهم بحثوا بتأن أكثر بعيدا عن نزعات وأهواء واتجاهات عصبية لتلمسوا أصول التصوف الأولى في القرآن نفسه، وسنة نبى الله على، وكان واجبهم ألا ينسوا أبدا أن النبى على الرائد الأول للتصوف الإسلامي بحق، وأننا نلمس تصوفه في تحنثه في غار حراء: «أليست حياة محمد هنا بما فيها من تحنث وخلوة واكتفاء بالقليل من الزاد صورة أولى للحياة التي كان يحياها الزهاد والعباد والصوفية بعد ذلك، ويخضعون فيها أنفسهم لرياضات، ومجاهدات يختلف فيها على أنفسهم أذواق ومواجيد، وكلها عندهم سبيل إلى كشف الحقيقة؟.. أليس هذا التأمل الذي كان يمعن فيه محمد أخواق ومواجيد، وكلها عندهم سبيل إلى كشف الحقيقة؟.. أليس هذا التأمل الذي كان يمعن فيه محمد أنفسه أساسا لهذه الأذواق والمواجيد الصوفية، ولما يعرض فيها لسائك طريق الله من غيبة وسكر ومحو وفناء»(١).

وقد ذكر صاحب الحياة الروحية في الإسلام في كتابه حديثًا لم أجد له أصلا في كتب السنة الصحيحة(٧).

أن مصدر التصوف الإسلامي القرآن الكريم، وسنة الرسول الكريم «فكل آية تذكر الفكر أو الذكر، أو الاستقامة أو الذاكرين أو المستغفرين أو العابدين، أو الموقنين أو المتبتلين، أو عباد الله المخلصين، أو أولى الألباب، وكل آية تصف الخوف أو الرجاء أو البشري أو الاستقامة أو الإيمان، أؤ المعرفة أو الصبر، أو الرضا أو التوكل، أو الحب أو التوحيد الحق. آية ".. وأقواله على متسريع وتعليم، وثمرة أعماله إيمان ويقين، وذلك طريقه العملى، وهو أصل طريق القوم. أما أحواله على فمعرفة وتحقيق على قاعدة أن الأقوال وهي العلم تنتج الأعمال وهي الطاعات والعبادات، والعبودية في العبادات والمعادلات تثمر الأحوال الشريفة فيها بينه وبين الله من أسرار، كاتصافه بأخلاق الحق لله في العبادات والمعادلات تثمر الأحوال الشريفة فيها بينه وبين الله من أسرار، كاتصافه بأخلاق الحق

<sup>(</sup>٦) الحياة الروحية, في الإسلام للأستاذ الدكتور مصطفى حلمي ص ١٥.

<sup>(</sup>٧) روى عن النبى ﷺ: «أنه عرضت له حالة من تلك الحالات النفسية التى تشه الوجد، وما يحصل في الوجد من غيبة الإسان عن نفسه وعا يحيط مه.. وحدث أن دخلت عائشة زوج النبي وهو في تلك الحالة، قلما رآها سألها من أت؟ فأحابته قائلة. أما عائشة وسألها الببي تانية. من عائشة؟ فأحابته بقولها: اينة الصديق.. ولكن النبي ﷺ عاد فتسامل مرة أخرى: ومن الصديق؟ مكان الحواب حمو محمد ﷺ. ولكن عندما سألها الببي بقوله: من محمد؟ لزمت الصمت. لأنها علمت عندئد أن الببي لم يكن في حالة عادية»

<sup>\*</sup> أحتلف مع الأستاد أبو الهيص في هذا الرأي. والأقرب هو القول بأن هذه الألفاط في إطار التصوف ذات بكهة ودلالة حاصة

وشهوده، وذلك ما يفسره حديث جبريل عليه السلام وسؤاله: ما الإيمان وما الإحسان، أو قل الشريعة والحقيقة»(٨).

ومرة أخرى أسأل مخلصًا هؤلاء الأساتذة الأفاضل الذين حاولوا أن يردوا التصوف الإسلامي إلى مصادر أجنبية مختلفة... لماذا لم يحاولوا من ناحية أخرى أن ينظروا إلى الجانب المقابل، فيبحثوا مثلا عن مدى أثر التصوف الإسلامي في بيئات ومجتمعات مختلفة.

والحق أن حركة التأثير والتأثر شاعت في القرن التاسع عشر الميلادي، حيث حاول بعض المفكرين والمستشرقين أن يردّوا كل ما هو إسلامي أو عربي إلى أصول غريبة عنه.

ومن الغريب أن بعض المفكرين المسلمين سار منحى أسائذته من مستشرقين وغيرهم من أصحاب مدرسة التأثير والتأثر.

لكننا نؤكد أن جذور التصوف الإسلامي كما قلنا موجودة في الإسلام نفسه، ومن هنا فنحن نرى أن حركة تغريب التصوف الإسلامي برده إلى مصادر غريبة عنه، حركة تبعد الفكر الإسلامي عن مصادره الأصيلة.

#### الهجوم على التصوف والطرق الصوفية:

وإذا ما انتقلنا إلى فكرة أخرى وهي مسألة الهجوم على التصوف والطرق الصوفية نستطيع أن نقول:

إن الذين هاجموا التصوف والطرق الصوفية نظروا إلى القشور، وتركوا اللب.. نظروا إلى ما يفعله بعض الجهلة من المريدين والمتكسبين من الانتساب للطرق من أمور لا يرضى عنها الإسلام.

ولا يضر التصوف والطرق الصوفية ظهور هذه الفئة من المتواكلين والدجالين والمشعوذين والبلهاء، الذين يتكسبون من وراء لبس الخرق والهلاهيل، والانتساب للطريق، فليس ذكر الله يهذه الصورة البشعة التي يذكر بها الدراويش والمجذوبون من الطريق في شيء.

وليس من التصوف ولا من الطريق إقامة هذه الأضرحة العظيمة لشيوخ الطرق، وتقديس مريديهم لها، وتوسلهم بهذه الأجساد الطاهرة الراقدة تحت الثرى..

أما الطريق ففكرته طيبة وضيئة.. الطريق عهد بين المريد والشيخ على أن يتوب عن المعاصى أبدًا، وألا يرتكب صغيرة أو كبيرة، وأن يكون طاهر الجسد والروح معًا، وأن يقيم شعائر الله وسنن رسوله، وأن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وأن يذكر الله كثيرًا ويتوب إليه. وماذا.. بعد هذا ؟... ماذا بعد أن ترى إنسانًا تائبًا طهورًا يقيم شعائر الإسلام ولا يكذب أبدًا.

ماذا لو رأيت إنسانًا يطبق ما يدعو إليه شيخه وهو التوبة، والعمل بالكتاب وبالسنة «إنك إذا

<sup>(</sup>٨) كتاب مداية الطريق إلى مماهج التحقيق للسيد محمود أبو الفيض المنوني.

وجدته: تراه من أكرم الناس في الأخلاق وفي العشرة، وترى الأدب منه يفيض على لسانه وجوارحه وحركاته وسكناته، فيصونه أدبه عن مظان السوء، وسواقط الأخلاق، وتافه الأعمال.. إنك إذا وجدته ترى الظاهر منه كالباطن، فنفسه في صفاء، وقلبه في نقاء، وقلبه صادق، وأعماله خالصة من إرادات النفس، ومن شوائب الحظوظ يخفض الجناح، ويسهل الصعب، ويهون الشديد»(١).

وإذا كان بعض ما تراه اليوم من بعض المنتسبين للطريق ظلبًا وبهتانًا يحسب على الطريق، فالحق أننا لا نكون منصفين إذا حسبنا مثل هؤلاء البلهاء ذوى الأثمال البالية من الطريق أو على الطرق، ذلك أن الصوفى الحق، والمريد الصادق، إذا رأيته «تراه في صبر وعلى يقين، فلا يستفزه المبطلون، ولا يستخفه الذين لا يوقنون. فهو مع الله بلا خلق، ومع الخلق بلا نفس، ولا ينتظر من الخلق حدًا باللسان، ولا منزلة في القلب، ولا يبغى من أحد جزاء ولا شكورًا، ولا منزلة ولا جاهًا، فكل الخلق في نظره هم وأصحاب القبور سواء، لا يملكون ولا يقدرون»(١٠).

· وحقيقة «أننا إذا عاشرنا المتصوفة في جميع بقاعهم وعصورهم ودياناتهم، وجدنا وحدة الطابع لموقفهم من الحياة والإنسان – هذا على خلاف في التفصيلات التي اصطبغت باللون المحلى للعقيدة أو المذهب أو الحضارة، ولوجدنا أنهم دعاة أمن وسلام ومحبة، لا يعميهم التعصب، ولا يحجرهم الجمود، ولا يتأبى عليهم تذوق الجمال، ولا تنقصهم الشجاعة وإنكار الذات، ولا تقصر ملكات التفكير فيهم، ولا يفزعهم ما يفزع أغلب الناس. وما أربح الأمة إذا استطاعت أن تستمد من هذه الينابيع طاقاتها الروحية التي هي نماذج حية، وترجمة واقعية للب الدين وجوهره»(١١).

حقيقة أن بعض الصوفية أنفسهم أساءوا للطريق إساءة بالغة مثل كتب الطبقات المليئة بالمغالطات والأساطير العجيبة، حول قدرة العارفين وكراماتهم (١٢)، لكن ذلك لا يجعلنا نسىء إلى كل المتصوفة، ونسُوه صورتهم الوضيئة.

وكتاب المناقب أشاعوا في كل مكان أن المتصرفين في الكون أربعة أقطاب . فها هو ذا مثلا صاحب كتاب قلائد الجواهر يقول: «انعقد الإجماع من جماهير الأشياخ من الفقهاء والفقراء، وتضمنت الكتب المدونة أن أصحاب التصريف التام من السادة القادة الأولياء، في حياتهم وفي قبورهم بعد وفاتهم، كتصرف الأحياء إلى يوم القيامة، بتخصيص من الله تعالى لهم، وهم: الشيخ عبد القادر الجيلى، والشيخ معروف الكرخى، والشيخ عقيل المنجى، والشيخ حياة بن قيس الحراني. وأن السادة البررة أربعة أيضًا، الذين يبرئون الأكمه والأبرص ويحيون الموتى بإذن الله تعالى، وهم: الشيخ الجيلاني، والشيخ أمد. والتواني أربعة: مسلم بن نعمة إلسروجي، والشيخ حماد بن مسلم الدباس، والشيخ أبو الوفا

<sup>(</sup>٩) كتاب أدب العبودية للأستاذ محمد مصطفى عبد الرحمن ص ٣٨.

<sup>(</sup>١٠) نفس المرجع ص ٣٨

<sup>(</sup>١١) التصوف طريقًا ومدهبًا للأستاذ الدكتور محمد كمال جعمر ص ١٦.

<sup>. (</sup>١٢) لست من الغلاة الدين ينكرون الكرامات.. وسأبين رأيني في الكرامة في موضعه المناسب من هذا الكتاب

محمد كاكيس، والشيخ عدى بن مسافر(١٣).

وأظن أن مثل هذه الكتابات التي سيطرت على عقول العامة من مريدى الطرق الصوفية، كان لها أبلغ الأثر في أخذ أفكار مشوهة عن الطريق وأصحاب الطرق الصوفية.

ومن الغريب أن كل كتب المناقب تسير على هذا النهج.

وحين تتحدث عن قطب من أقطاب الطريق تصوره بصورة بعيدة كل البُعْد عن التفكير الإسلامي الصحيح.

والطوسى فى تحليل دقيق يذكر السبب فى خطأ بعض الصوفية، فيقول: إنه نظر إلى الفرق التى غلطت فوجدهم ثلاث طبقات:

١ - طبقة أخطأت في الأصول، لعدم دراستهم أحكام الشريعة وأصولها الغراء.

٢ – أما الطبقة الثانية فإنهم أخطئوا فى فروع التصوف، وهى الآداب والأخلاق، والمقامات والأحوال، والأفعال والأقوال، والسبب فى ذلك راجع إلى متابعتهم لحظوظ النفوس، ومزاج الطبع، لأنهم لم يدنوا ممن يروضهم ويجرعهم المرارات، ويؤمنهم على المنهج الذى يؤديهم إلى مطلوبهم.

٣ – أما الطبقة الثالثة، فكان غلطهم فيها غلطوا فيه زلة وهفوة، لا علة وجفوة، فإذا تبين ذلك عادوا إلى مكام الأخلاق، ومعالى الأمور، فسدُّوا الخلل، وأذعنوا للحق، وأقروا بالعجز، فعادوا إلى الرضية (١٤).

#### ابن تيمية ومهاجمته للتصوف:

من بين المفكرين المسلمين العظام، الذين عرفوا بمهاجمة التصنوف والصوفية، الإمام أحمد بن تيمية رضى الله عنه.

وقد أُختلف مع الإمام ابن تيمية في بعض النقاط، ومع ذلك فنحن نقدر فيه جهوده الفكرية الأصيلة وجهاده الإسلامي الرائع.

وقد هاجم الإمام العظيم ابن تيمية الصوفية في قولهم: إن طاعتهم لله، وعبادتهم وحبهم الشديد له، طريق للعلم والكشف والمعرفة والإلهام.

ويبدو أن شدة غضب الأستاذ ابن تيمية على الصوفية، جعلته ينسى قول الله تعالى: ﴿وعلمناه من لدنا علماً ﴾\* وقوله: ﴿قال الذي عنده علم من

<sup>(</sup>١٣) قلائد الجواهر للشيخ محمد التادق ص ٤٧.

<sup>(</sup>١٤) اللمع للطوسى ص ٥١٨ بتصرف

سورة الكهم الآية ٦٥.

<sup>\*\*</sup> سورة الأسال الآية ٢٩.

الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك \*\* وقول الرسول ﷺ: «من عمل بما علم أورثه الله علم ما لا يعلم».

ثم لا ننسى أن هذا العلم اللدنى والإلهام، مشروط بشرائط من الكتاب والسنة، حتى أن الإمام الشاذلى قال: «إذا تعارض كشفك مع الكتاب والسنة فتمسّك بالكتاب والسنة، ودع الكشف وقل لنفسك، إن الله تعالى ضمن لى العصمة فى الكتاب والسنة، ولم يضمنها فى جانب الكشف والإلهام»(١٥). وهاجم الإمام الجليل ابن تيمية الصوفية فى حبهم أولياء الله وتقديرهم لهم، واحتفالهم بموالدهم، ولا غيار فى حب المسلمين لأتقياء الله وأوليائه، لكننا نرى أن بعض الأتباع قد غالوا فى حبهم لشيوخهم بطريقة تبعدهم عن تعاليم الدين الحنيف، فمنهم من يقبل الأضرحة والعتبات، ومنهم من يتمسح بالأحجار، ويعتقد أن وليه قادر على تحقيق مطالبه ورغباته. ثم لا ننسى ما يحدث فى الموالد.

وهاجم ابن تيمية المتصوفة في حرصهم على أورادهم وأذكارهم.

وذكر الله مطلوب في كل وقت، فقد قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونَى أَذْكُرُكُم ﴾ \*\* وقال: ﴿أَلَا يَذْكُرُ اللهُ تَطْمئن القلوب ﴾ وقال: ﴿استغفروا ربكم إنه كان غفارًا. يرسل السهاء عليكم مدرارا. ويُعدد كم بأموال وبنين ويجعل لكم أنهارًا ﴾ \*\*\*.

لكن الحق يقال إن ذكر الله بهذه الصورة التي نراها في الموالد، وفي بعض حضرات أهل الطريق تسيء كثيرًا للطرق وتشوه جمال الطريق(١٦).

وهاجهم فى زهدهم، وقال: إنه يدعو إلى الضعف فى الحياة، مع أن الزهد ارتفاع عن ماديات الحياة والجسد، وسمو بالإنسان وقيمه.

ونلاحظ أنه «لم تقتصر إدانة التصوف على أصحاب النزعة السلفية، وإنما شملت مجددين يمكن اعتبار أكثرهم منتسبين إلى مذاهب كانت ولا زالت لا تتهم التصوف، إن لم تكن متعاطفة معه، كالمذهب الأشعرى، مذهب الخلف من أهل السنة، الذى يدين به جمهور كبير من المسلمين، من هؤلاء المجددين جمال الدين الأفغاني (ت ١٣١٤ هـ - ١٨٩٧ م) فقد اعتبر التصوف مسئولاً عن شيوع روح التواكل بين المسلمين، واعتقادهم الجبر باسم القضاء والقدر (١٧)، وأنهم يتخذون الإيمان بالقضاء والقدر سبيلاً إلى القعود عن طلب الرزق، إن الإيمان بالقدرة الإلهية ليس حائلاً دون حرية إرادة الإنسان، إن الإيمان بالقضاء هو الذي مكن المسلمين الأوائل من الفتوحات.. إن هؤلاء الذين

سورة النمل الآية ٤٠.

<sup>(</sup>١٥) طبقات الشاذلية الكرى ص ٢٠.

<sup>\*\*</sup> سورة البقرة الآية ١٥٢.

<sup>\*\*\*</sup> سورة نوح الآيات ١٠ - ١٢.

<sup>(</sup>١٦) سنتناول الدكر في موضعه الماسب من هدا الكتاب

<sup>(</sup>١٧) بحث الدكتور أحمد صبحى بعنوان التصوف: إيحابياته وسلبياته بمجلة عالم الفكر الكويتية ص ٣٣٥، ٣٣٦ عدد يوليو – أعسطس ستمبر ١٩٧٥.

لا يفهمون من التوكل إلا معنى التواكل يجب إزالتهم، وتنقية الهيئة الاجتماعية من دونهم، لأن آراءهم ليست على وفاق مع الدين (١٨).

وهذا خطأ في فهم الطريق، فالطريق لا يدعو إلى التواكل وإنما إلى التوكل على الخالق الرازق، فالسير في الطريق لا ينافي الكسب «اعلم أنه لا يتعين على الإنسان إذا أراد الدخول في طريق الله أن يخرج من ماله إن كان له مال، أو يترك حرفته وتجارته إن كان محترفًا أو منجرًا، بل الذي ينبغي عليه تقوى الله فيها هو فيه، والإجمال في الطلب، بحيث لا يترك فريضة ولا نافلة، ولا يقع في محرم ولا فضول لا تصلح الاستعانة به في طريق الله»(١٩).

إن الذى شوه طريق القوم، هؤلاء الدخلاء من ذوى الأثمال الهرئة، الذين وجدوا أنفسهم يعيشون من خلال انتمائهم الكاذب للطريق، والطريق منهم براء. فأصحاب الطريق، أعز الخلائق نفسًا، وأنورهم قلوبًا، وأغناهم به غنى، وأطيبهم عيشًا، حزنهم فيها يسر به الناس، وسرورهم فيها بجزن له الناس، وطلبهم لما يهرب منه الناس، وهربهم مما يرغب فيه غيرهم من أهل الغفلة والغيرة، يستأنسون إذا استوحش الناس، إذ كان أنسهم بالله جل وعز وحده استكمالاً لمناجاته، فعنده يضعون يثوثهم، وإليه يضرعون في حوائجهم، قد اتخذوه حرزًا وجنة وكهفًا(٢٠).

ويقول الدكتور جعفر (٢١): وإذا كان هناك من يظن أن التصوف يحتوى على أحلام لا غناء فيها ولا نفع، أو أنه عبارة عن تمتع عاطل وأنانى بتجارب غريبة، دون أن يكون له أى أثر قيم فى الحياة ولا نفع، أو أنه عبارة عن تمتع عاطل وأنانى بتجارب غريبة، دون أن يكون له أى أثر قيم فى الحياة وإذا كان هناك من يظن ذلك - فإن هناك باحثين جادين، سجلوا تقديرهم العميق للجهد الروحى الذى بذله هؤلاء فى تصحيح سلوكهم، وتغيير أنفسهم، يقول بعضهم عن التصوف (٢٢): إنه الشهادة العامة، والبرهان الكلى والجمعى لهؤلاء الذين يعرفون حقًا أن تجربة الصوفية تحول الحياة الإنسانية، وتغير الشخصية غالبًا مما هو دنى، وأنانى، إلى ما هو نبيل ونزيه.

وهذا ولا شك يبرز الجانب الأخلاقي في التصوف بصورة عامة.

ومن جانب آخر نجد أن الصوفى الحق يطغى عليه الجانب الروحى، فيستطيع أن يترك ماديات الكون، بل وأن «يخترق حدودها».

وقد اتهم الأستاذ الجليل الشيخ عبد الرحمن الوكيل الصوفية، بعدم جهادهم الحاكم أو أعداء البلاد، ــــ

<sup>(</sup>١٨) نقلًا من الأستاذ الدكتور صبحى عن الأعمال الكاملة للأفغاني ص ٢٩٧ جمع محمد عمارة نقلًا من كتاب خاطرات جمال الدين الأفعاني طمعة دار الكاتب العربي.

<sup>(</sup>١٩) رسالة آداب سلوك المريد للحداد ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢٠) الرعاية لحقوق اقد للمحاسسي ص ٢٨ تحقيق الأمام الأكبر الدكتور عند الحليم محمود والأستاد طه عند الباقي سرور.

<sup>(</sup>٢١) التصوف طريقًا ومذهبًا للدكتور محمد كمال جعمر ص ١٩. التصوف طريقًا ومذهبًا للدكتور محمد

<sup>.</sup>Ha ppold. Mysticism p. 35 يقصد الدكتور جعفر: (٢٢)

فيقول في كتابه: هذه هي الصوفية «أروني صوفيًّا واحدًّا جاهد الاستعمار أو كافحه، أو دعا إلى ذلك»(٢٣).

وفى هامش نفس الصفحة يقول، نقلًا عن عمر فروخ فى كتابه: الإسلام والتصوف: «.. إن ابن عربى وابن الفارض الزعيمان الصوفيان الكبيران عاشا فى عهد الحروب الصليبية، فلم نسمع عن واحد منها أنه شارك فى قتال، أو دعا إلى قتال، أو سجل فى شِعْره أو نثره آهة حَسْرى على الفواجع التى نزلت بالمسلمين »(٢٠).

وهذا خطأ وقع فيه أستاذنا الفاضل الشيخ عبد الرحمن الوكيل ومن قبله الدكتور فروخ، فقد كتب محيى الدين بن عربى للملك الكامل، حين تهاون فى قتال الصليبيين وقال له: «إنك دنىء الهمة، والإسلام لن يعترف بأمثالك، فانهض للقتال أو نقاتلك كها نقاتلهم».

ثم يقول فضيلة الشيخ الوكيل: وهو من المعروفين باتجاههم الواضح نحو الهجوم على التصوف والمصوفية - يقول عن الإمام الكبير أبى حامد الغزالى: «سقط بيت المقدس فى يد الصليبيين عام ٤٩٣ هـ والغزالى الزعيم الصوفى الكبير على قيد الحياة، فلم يحرك منه هذا الحادث الجلل شعورًا واحدًا، ولم يجر قلمه بشىء ما عنه فى كتبه، لقد عاش الغزالى بعد ذلك ١٣ عامًا إذ مات (سنة واحدًا، ولم يخر قلمه بمعة واحدة، ولا استنهض همة مسلم، ليذود عن الكعبة الأولى»(٢٥).

ولكننا نقول للأستاذ الشيخ عبد الرحمن الوكيل: لقد حدث في هذه الآونة حادث آخر جلل، فالفردوس المفقود الأندلس يكيل لها أعداء الإسلام أقصى ضربات وأشدها سحقًا، فيكتب الغزالي إلى ابن تاشفين ملك المغرب يستنهضه ويقول له في عنف المؤمن الذي لا يعرف في الحق لومة لائم: إما أن تحمل سيفك في سبيل الله، وإما أن تعتزل إمارة المسلمين حتى ينهض بحقهم سواك.

لقد قال الغزالي هذه الكلمات المجلجلة التي وعتها أذن التاريخ وحفظتها الأجيال.

وفى القرن السابع الهجرى قال محيى الدين بن عربى الكلمة الخالدة للملك الكامل التي مرت بنا: إنك دنىء الهمة والإسلام لن يعترف بأمنالك..

أما الشىء الجديد الذى أرغب فى أن نعلمه ونعيه جيدًا، أنه قبل قيام الثورة الفرنسية بثلاث سنوات هنا فى مصر ولأول مرة، أعلنت حقوق الإنسان على يد صوفى كبير هو الإمام الدردير: «فلقد قاد الثورة الوطنية على الأمراء المماليك التى اشتعل لهيبها فى عام ١٢٠٠ هـ - ١٧٨٦ م الإمام الدردير الصوفى، والتى أعلنت فيها لأول مرة حقوق الإنسان قبل الثورة الفرنسية بثلاث سنوات. وكان من نتائج هذه الثورة المباركة، اعتراف المماليك بأن الأمة مصدر السلطات، وبعدم فرض ضرائب جديدة إلا برأى الشعب، واعترافهم الكامل بحرية الأمة وكرامتها»(٢٦).

<sup>(</sup>٢٣) هذه هي الصوفية للأستاذ عبد الرحمن الوكيل ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢٤) هامش كتاب هذه هي الصوفية للأستاذ عبد الرحمن الوكيل ص ١٧٠

<sup>(</sup>٢٥) هامش ص ١٧٠ من نفس الكتاب.

<sup>(</sup>٢٦) كتاب مكانة التصوف للأستاذ عيد الشافعي ص ١٦٧.

وبينها يهاجم بعض أجلائنا من العلماء التصوف بكل ما عندهم من عنف، نرى صوتًا منصفًا يرتفع ويقول: «يسجل التاريخ لبعض الصوفية المسلمين مواقف لا تنقصها الشجاعة إزاء نصح الحاكم ورده عن ظلمه في عزة مدهشة، قل أن توجد في مثل هذا العصر. وقد كان اتصال أغلب المتصوفة بالقاعدة الشعبية أوثق منه بالقمة فكانوا أعرف الناس بآلام الناس، وأدى بعضهم دوره الاشتراكي الإنساني في مجال المواساة والإسعاف والإنصاف والإرشاد، ولم يقبل ويحجم إلا المتصوف ذو المزاج المربض «٢٧).

#### التصوف.. وعلم النفس:

إن الصوفى الحق إنسان سوى حر، قرر باقتناع وإرادة حرة، أن يسير فى الطريق وله هدف واضح، أن يفر بنفسه ويهاجر إلى ربه، فهو غايته ومنتهاه.

والإنسان الذى يقرر بمحض إرادته أن يسلك طريقًا معينًا، ومسلكًا وعُرًا يحتاج إلى كل البطولة والفداء والإرادة النفسية القوية، ولهذا ينبغى أن يكون إنسانًا سويًّا، وليس من ذوى الأمزجة المتقلبة المريضة على ما يفسر علماء النفس، فمن الملاحظ أن كثيرين من علماء النفس الذين درسوا الظواهر النفسية للتصوف دراسة علمية، لم ينصفوا الصوفية.. ولعل هذا راجع إلى بعض الأخطاء المنهجية في الدراسة، فهم كانوا يحصرون أنفسهم في دائرة التجربة الحسية وحدها، ولم يدققوا في فهم مصطلحات الصوفية التي عبروا بها عن أحوال وجدانية ذاتية خاصة لا تتصف بصفة العمومية (٢٨).

ويقول الدكتور التفتازانى: إن الباحث لكى يحكم على هذا النوع من الصوفية حكيًا علميًّا، فلابد له أن يقوم بتجربته، أو يكون لديه استعداد معين لتذوقه.

أما أن يصطنع علماء النفس في بعض الأحيان منهج المماثلة في دراسة حالات الوصف، فهذا هو الخطأ بعينه، لتعذر مماثلتهم للصوفي في الحالات الوجدانية الخاصة مماثلة حقيقية، وهم ليسوا بصوفية. أضف إلى ذلك أن أولئك العلماء لا يدرسون صوفية موجودين مثلًا، وإنما يكتفون بتحليل ما خلفه الصوفية القدامي من آثار أدبية، وهذا يعني أن دراساتهم ليست دراسات تجريبية بمعني الكلمة (٢٩).

ويرى المغفور له الإمام الدكتول عبد الحليم محمود أن علم النفس وعلم الاجتماع، قد أخفقا إخفاقًا كاملًا في الوصول إلى كنه التصوف وحقيقته، بل إن الدراسات النفسية الحديثة، والدراسات الاجتماعية المعاصرة، أفسدت الفكرة عن التصوف إفسادًا تامًّا، شأنها في ذلك شأنها في كل ما اتصلت به من الدراسات التي تتصل بالروح، وبالوحي وبالإلهام السماوي، وبالدين على وجه العموم.. إن الدراسات النفسية والاجتماعية الحديثة، حددت نفسها بالمادة، وتقيدت بالظواهر المادية المحسة الملموسة: المرئية أو المسموعة، أو المذوقة مذاقًا حسيًّا، أو المشمومة. وهي تعترف اعترافًا صريحًا لا لبس فيه أن مجالها إنما هو المجال المادي، وأن كل ما خرج عن المجال المادي فإنه لا يدخل تحت

<sup>(</sup>٢٧) كتاب التصوف طريقًا ومذهبًا للأستاذ الدكتور جعفر ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢٨) المدخل إلى التصوف للأستاذ الدكتور أبو الوفا الغنيمي التغتازاني ص ١٣

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق ص ١٣.

مرصدها ومخبرها ومسبرها، وإذن لا يدخل في إطار بحنها. والتصوف روح وإلهام وإسراق، فلا يدخل في مجالها. ومن هُنا كان اكتفاء هذه الدراسات بالمظاهر.والشكل من أجل ذلك كان إخفاقًا كاملًا(٣٠).

الواقع أن العلوم الحديثة واهتمامها بالمادة كأساس لبحوثها ودراساتها، تختلف في هذا عن التصوف اختلافًا جوهريًّا. ومن هنا فشلت هذه الدراسات في تفسير التصوف، فالمتصوفة أشخاص محدودون، استطاعوا أن يهربوا من سجن النفس(٣١).

وهذا التفسير قد يكون غريبًا، لكن الحقيقة أن معظم الدراسات النفسية فد تردت في أخطاء واضحة.

ويضرب الأستاذ الدكتور التفتازاني مثلاً لما تردت فيه هذه الدراسات فيقول: «مئلاً للأخطاء الشائعة عند علماء النفس اعتبار بعض حالات التصوف حالات مرضية عقلية، والحقيقة أن ما يشعر به الصوفي في لحظات معينة يغيب بها عن ذاته مؤقتًا، هو الذي يؤدى به إلى القول بأن عالم الظواهر لا حقيقة له، وهذا لا يبرر الحكم على الصوفي بأنه شخص مريض أو غير سوى، لأن المرض العقلى يصاحبه فقدان مستمر للشعور بالأنا، والصوفي في كل حالاته لا يفقد استبصاره لذاته مطلقًا، ولو جعلنا منه شخصًا مريضًا لجعلنا كذلك من الشاعر والكاتب والفنان والموسيقي جميعًا مرضى، لا لشيء إلا لأنهم يعانون مشاعر خاصة لا يعانيها غيرهم من أفراد الناس العاديين»(٣٢).

وهناك تفسير نفسى للأستاذ إميل بوتو، يعد من التفسيرات النفسية القليلة التى تعجب الباحث في التصوف، يقول بوتو فيها نقله عن الأستاذ الدكتور التفتازاني في كتابه عن ابن عطاء الله السكندرى: «إن نقطة البداية من اللحظة الأولى (بالنسبة لحياة الصوفي النفسية) حالة من حالات النفس من الصعب تحديدها. إنها حالة من الرغبة المبهمة القلقة، شديدة كعذاب نفس لا يمكن قط تحديدها، أو بالأحرى تفسيرها من حيث موضوعها والدافع لها، هي تطلع نحو المجهول، نحو خير لازم للقلب يقصر العقل عن تمثله. وعند الصوفي هي حالة عميقة ومستمرة، وتؤرق النفس».

ويقول بوتو أنها تدفع الصوفي بعد ذلك إلى تصور اللامتناهى الخالد الكامل، على أنه الموضوع الأسمى لرغباته، وما ذلك إلا ما يسميه الصوفية المسلمون بالالتجاء إلى الله(٣٣)».

وبرغم إخفاق الدراسات النفسية فى تفسير التصوف، فإنه يمكن إلى حد ما أن نعرف التصوف من الوجهة النفسية تعريفًا عامًّا بأنه: «سلسلة متصلة الحلقات من الحالات الوجدانية الخاصة، والمتصوف حين يعبر عن حالاته الوجدانية الخاصة بعد زوالها، يقوم بعملية تذكر للماضى القريب، والقدرة على الوصف والتحليل والتذكر، تختلف قوة وضعفًا باختلاف الأفراد. وقد يعمد بعض المتصوفة إلى التعبير عن حالاتهم الوجدانية الخاصة بطريق الرمز، فتغلب على عباراتهم صفة الإبهام والتعقيد، كما تكون

<sup>(</sup>٣٠) كتاب العارف باقد أبو العباس المرسى للإمام الأكبر فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود ص ١٣٠

<sup>.</sup>Mysticism: By Underhill. London 1949 Page 44. (T1)

<sup>(</sup>٣٢) المدخل إلى التصوف للأستاذ الدكتور التفتازاني ص ١٤.

<sup>(</sup>٣٣) ذكره الدكتور التفتازاني في رسالة للماجستير عن ابن عطاء الله السكندري ص ٤٥.

اللغة أداة عاجزة عن التعبير عن حالة وجدانية معينة اختلافًا لفظيًّا... ونلاحظ أن عبارات المتصوفة تحتمل عادة معنيين أحدهما لغوى ظاهر، وهو ما يستفاد من ظاهر الألفاظ، والآخر ذوقى باطنى، وهو ما يستفاد بواسطة التعليق والتعميق. والوصول إلى المعنى الذوقى الباطن أمر شاق»(٣٤).

إن التجربة الصوفية ثرية عريضة لا يستطيع علم النفس أن ينهض بها لاختلاف المنهجين كمًّا وكيفًا. ولهذا فإن معظم التفسيرات النفسية للتصوف يعوزها الكثير من الدقة والموضوعية، حتى تتخلص من نظرتها إلى المتصوفة وإلى التصوف على أنه حالة مرضية نفسية.

وإذا كان علم النفس لم ينجح تمامًا في إلقاء ضوء موضوعي حول التصوف والمتصوفة، فكذا كان من الصعب على عقل الإنسان أن يخترق مساتير الغيب.

إن العقل الذى وصل بالإنسان للقمر، وبه استطاع أن يمخر عباب البحار، ويُنشِئ الناطحات، ويكشف أعماق البحار والأرض، ويدرس نجوم الساء.. هذا العقل العظيم، لا شأن له بالمساتير: مساتير الملأ الأعلى. لا شأن له بكشف المحجوب: المحجوب الروحى. لا شأن له بمعارج القدس، ولا بمنازل الأرواح(٣٥).

- ويقول الإمام الأكبر عبد الحليم محمود: وإخفاق العقل في عالم التصوف قضية اعترف بها اعترافًا صحيحًا فيناغورث وأفلاطون وأفلوطين. واعترف بها الكندى والفارابي، وابن سينا، واعترف بها الغزالى، وجميع الصوفية على الإطلاق. وقد اعترفوا بها لما علموا أن العقل لا يتأتى له أن يخرج عن دائرة المادة، واعترفوا بها لما رأوه من خلال التاريخ الفكرى للإنسانية: من أن العقل وقف أمام منازل الروح، ومعارج القدس عاجزًا لا يجد جوابًا ؟(٣٦).

وبعد ذلك كله يحق لنا أن نتساءل لماذا نضع الصوفية، ومنهجهم الذوق، تحت مشرط العقل الحاد، وداخل مخبر علم النفس التجريبي، ونتصور أنهم يمثلون عالمًا غريبًا عنا.. أليس من الإنصاف لهؤلاء الصوفية ألا ننسى أنه «مها بدا الصوفية غرباء بالنسبة لنا، فإنهم ليسوا مقطوعين تمامًا عنا، ولا يفصل بيننا وبينهم ما لا يستطاع عبوره، فهم ينتمون إلينا، هم آباؤنا وإخواننا العمالقة الأبطال لجنسنا البشرى، كما أن ما يناله العبقرى لا ينسب إليه فحسب بل ينسب كذلك إلى أمته، وإلى مجتمعه وبيئته التي أخرجته وأهدت الحياة به»(٢٧).

الحقيقة أن بعض علماء النفس ظلموا الصوفية وأصدروا أحكامًا قاسية على التصوف والصوفية، وذلك راجع إلى نظرتهم إلى التصوف نظرة محدودة، واستخدامهم مناهج تجريبية لا تصلح مع المناهج الذوقية، ومن هنا كان مصدر الخطأ في أحكامهم البعيدة عن الموضوعية(٣٨).

<sup>(</sup>٣٤) مجلة علم النفس مقالة بعنوان سيكولوجية علم النفس للدكتور التغتازاني عدد أكتوبر سنة ١٩٤٩ ص ٢٩١، ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣٥) العارف بالله أبو العباس المرسى للإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود ص ٩

<sup>(</sup>٣٦) المرجع السابق ص ١٠.

<sup>(</sup>٣٧) التصوف طريقًا وتجربة ومذهبًا للأستاذ الدكتور محمد كمال جعفر ص ٢١.

 <sup>(</sup>٣٨) انظر في ذلك كتابنا «التصوف النفسي» الذي فندنا من خلاله آراء فرويد وغيره في التصوف. وبينا الآراء النفسية الدقيقة
 للصوفية، وكيف كانوا من أبرر العلماء معرفة بالنفس الإنسانية وأمراضها وكيفية علاجها.

## الفصل النتاني في الطريقة.. ونظم الطرق الصوفية وكيفية المتابعة عليها

### ي كلمة طريق وطريقة في القرآن الكريم:

قال تعالى : ﴿ وأن لو استقاموا على الطريقة الأسقيناهم ماءً غدقا ﴾ (١٠٠٠ ...

ومال تعالى: ﴿إِن الذين كفروا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقًا ﴾(١٠. ومال: ﴿مصدقًا لما بين يديه يهدى إلى الحق وإلى طريق مستقيم ﴾(٣).

وقال: ﴿ويذهبا بطريقتكم المثلى﴾(٤).

وقال: ﴿إِذْ يقول أمثلهم طريقة إن لبثتم إلَّا يوما ﴿ (٥).

وجمع لفظة طريق «طرق» أما لفظة طريقة فجمعها «طرائق». قال تعالى: ﴿وَأَنَا مِنَا الصَّالَحُونَ، وَمِنَا دُونَ ذَلك كنا طرائق قددا﴾(٦).

#### الطريقة عند الصوفية:

الطريقة عند الصوفية هي السيرة المختصة بالمتصوفة السالكين إلى الله، فهي سفر إلى الله تعالى «والسالك أو المريد هو المسافر، فعلى المسافر أن يسلك طريق القوم وأن يجتازها مرحلة بعد مرحلة، أما من أدركته عناية الله فجذبته العناية إلى الله جذبا فهذا ما يسمونه المجذوب الذي طويت له الطريق طيًا في سفر خاطف بفضل الله ومنته»(٧).

ويقول صاحب كتاب ظهور الحقائق في بيان الطرائق: «والطــريقة عند أهل الحقيقة عبارة عن

<sup>(</sup>١) سورة الجن آية ١٦.

<sup>. (</sup>۲) سورة النساء آية ۱٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف آية ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة طه آية ٦٣.

<sup>(</sup>٥) سورة طه آية ١٠٤

<sup>(</sup>٦) سورة الجن آية ١١.

 <sup>(</sup>٧) كتاب أبو الجسن الشاذلي الجزء الثاني للأستاذ على سالم عمار ص ٢٤.

مراسم الله تعالى وأحكامه التكليفية التي لا رخصة فيها، وهي المختصة بالسالكين إلى الله تعالى مع قطع المنازل والترقى والمقامات»(٨).

وقد سئل المؤلف عن معنى السير إلى الله تعالى ما هو فأجاب: «إنه سير حقيقى ومعنوى بتزكية النفس والجوارح عن متكرات الأخلاق والأعمال، وبذلك يقرب العبد من حضرة الله قربًا معنويًا، وكلها كان أزكى وأطيب، كان أدنى وأقرب. ونم سير آخر إلى الله تعالى ألطف من هذا وأدق، ولكن لا يصلح ذكره إلا مع من انتهى في السير المذكور أولا أو قارب الانتهاء»(١).

ونجد أنه حينها نشأ التصوف الإسلامي في أواخر القرن الثاني الهجرى وما بعده، استمرارا لحركة الزهد الإسلامية الأولى، نجد هذا الاصطلاح أعنى «الطريقة» يتخذ مدلولا خاصًا، فهو يعنى عند صوفية القرنبن الثالث والرابع الهجريين المذكورين في «الرسالة القشيرية»(١٠) مجموعة الآداب والأخلاق والعقائد التي يتمسك بها طائفة الصوفية. ويذكر القشيرى أيضا كلمة طريق بمعنى منهج الإرشاد النفسي والخلقي، الذي يربى به الشيخ مريده، فيروى عن أبي على الدقاق قوله: «الشجرة إذا نبتت بنفسها من غير غارس فإنها تورق لكن لا تثمر، كذلك المريد إذا لم يكن له أستاذ يأخذ منه طريقته نفسها فهو عابد هواه لا يجد نفاذا»(١١).

فإذا كنا مع الإمام أبي حامد الغزالي المتوفى سنة ٥٠٥ هـ «نجده يفهم الطريق الصوفى على نحو لا يختلف كثيرا عن النحو الذي فهمه عليه صوفية القشيري. وأبو طالب المكي يقول: إن طريق الصوفية عبارة عن تقديم المجاهدة ومحو الصفات المذمومة، وقطع العلائق كلها، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى، ومهما حصل ذلك كان الله هو المتولى لقلب عبده المتكفل له بتنويره بأنوار العلم. وقد رجع هذا الطريق إلى تطهير محض من جانب السالك، وتصفية، وجلاء، ثم استعداد وانتظار (١٢)، ويعنى الغزالي كمن سبقه ببيان قواعد السلوك (١٣٠) على نحو متصل، مثل علاقة المريد بالشيخ، وقواعد العزلة والخلوة والذكر وما إليها، وهو يصف مقامات السلوك وأحواله على اختلافها في كتبه التي ألفها في التصوف، وعلى الأخص إحياء علوم الدين.

ويرى البعض أن مجىء الإمام الغزالى كان «من العوامل الهامة التى غيرت من مجزى التصوف الإسلامي، فقد أرسى الغزالى قواعد التصوف السنى، الذى يعنى بالجالب لحلمى التربوى في العالم الإسلامي، ورفض أنواع التصوف الأخرى المسرفة كتصوف الحلاج الهانم على فكرة الحلول، وتصوف البسطامي الذى يعلن فيه الاتحاد. وسرعان ما ظهر المعجبون بالإمام الغزالي في اتجاهه هذا

<sup>(</sup>٨) ظهور الحقائق في بيان الطرائق للسيد عبد الله بن علوى بن حسن العطاس ص ١٧.

<sup>(</sup>٩) ظهور الحقائق في بيان الطرائق للعطاس ص ١٨.

<sup>(</sup>١٠) بحث الدكتور التفتازاني بمجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة: المجلد ٢٥ جــ ٢ ديسمبر ١٩٦٣. ظهر في ١٩٦٨

<sup>(</sup>١١) الرسالة القشيرية طبعة القاهرة ١٣٣٠ هـ ص ٢، ص ٣، ص ٧.

<sup>(</sup>١٢) إحياء علوم الدين للغزالي جـ ١ ص ١٦، ١٧ وما بعدها ط القاهرة ١٣٣٤ هـ..

<sup>(</sup>١٣) الإحياء جد ٣ ص ٥٢ وما بعدها ص ٥٦، ٦٤ وما بعدها

من كبار سيوخ الصوفية، نذكر منهم الشيخ الجيلانى المتونى سنة ٥٦١ هـ، والرفاعى المتونى سنة ا

ونلاحظ بعد ذلك شدة تيار الطريق وازدهاره بشكل واضح في القرن السابع الهجرى والقرون التالية لد.

وبما سبق عرضه لبيان معنى الطريق يتضح لنا أن هذا «اللفظ العربي الذي يعنى السبيل فد أخذ معنيين اصطلاحيين متعاقبين في التصوف الإسلامي، فهو في القرنين التاسع والعاشر الميلاديين الثالث والرابع الهجريين عبارة عن منهج النفس الأخلاقي، يدبر عمليًا ضروب السلوك الفردي. وهو بعد القرن الحادي عشر الميلادي - الخامس الهجري قد أصبح عبارة عن جملة مراسم التدبير الروحي المعمول به من أجل المعاشرة في الجماعات الإخوانية الإسلامية المختلفة، التي بدأت تنشأ منذ ذلك الحسن.

وانتهت الطريقة إلى أن أصبحت تدل على المعاشرة القائمة على الرعاية الإسلامية العادية، وعلى سلسلة من الوصايا الخاصة، لكى يصبح الإنسان مريدًا، ويتلقى المريد البيعة أو التقليد أو الشد أمام طائفة من الشهود ذوى المراتب من شيخ السجادة والمرشد، والمقدم والنقيب والخليفة(١٥).

وهذا ما انتهت إليه الطريقة منذ القرنين السادس والسابع الهجريين، والقرون التالية لها، فوجدنا الطريقة عهدًا بين شيخ ومريده على التوبة والاستقامة، والدخول في طريق الله وذكره دائبًا، والعمل بآداب وأصول الطريقة التي يتبعها المريد، مع القيام بأوراد وأحزاب شيخ الطريقة في المواعيد التي يحددها له، وهذا ما سنتناوله في كتابنا هذا إن شاء الله تعالى، حيث نلقى الضوء على المنهج المتبع في الانتساب للطرق الصوفية، ومراتب الطريق ومراسيمه ونظمه، وملامح وخصائص الطرق الصوفية.

## المنهج المتبع في الانتساب إلى الطرق الصوفية عصر:

يحدثنا صاحب جامع الأصول عن كيفية الأخذ والانتساب إلى الطريق فيقول: «اعلم أن الأخذ والانتساب إلى الطرق على أربعة أقسام: أحدها: أخذ المصافحة والتلقين للذكر، ولبس الحرقة والعذبة للتبرك أو للنسبة أيضا فقط، وثانيها: أخذ رواية، وهو قراءة كتبهم من غير حل لمعانيها، وهو يكون للتبرك أو للنسبة أيضا فقط، وثالثها: أخذ دراية وهو حل كتبهم لإدراك معانيها لذلك فقط. ورابعها: أخذ تدريب وتهذيب وترق في الخدمة بالمجاهدة للمشاهدة والفناء في التوحيد والبقاء، وهو المراد العزيز وجوده، وعلى هذا المعول أكثر الطرق. ويصح الانتساب أيضًا بالإتباع والمشاركة، ولو في شيء يسير مع المحبة لهم، كتلاوة حزب من أحزابهم، ولذا قال الشاذلى: من قرأ حزبنا هذا فلد ما لنا وعليه ما علينا(١٦).

<sup>(</sup>١٤) الدكتور التفتازاني: محلة كلية الآداب مجلة ٢٥ ص ٦٠.

<sup>(</sup>١٥) دائرة المعارف الإسلامية مادة طرق صوفية ص ١٧٢، ١٧٣ كتبها لويس ماسينيون.

<sup>(</sup>١٦) من بحث: عن الطرق الصوفية في مصر للأستاذ الدكتور التفتازاني بمجلة كلية الآداب محلد ٢٥ ص ٦٩.

ومن ذلك نلاحظ أن «المنهج المتبع الآن في كل الطرق الصوفية، هو أخذ العهود على المريدين بعد استتابتهم عن المعاصى، وبعد أخذ العهد على المريد يمضى فترة في الطريقة حتى يكمل، فيجيز شيخه المباسر الذى هو خليفة الطريقة، فيطلب عندئذ من شيخ الطريقة إعطاء هذا المريد إجازة الطريق، وهى شهادة تحتوى تاريخ الطريقة وأسانيدها، وتشهد بأن هذا المريد أصبح قادرًا على إرشاد غيره من المريدين وإعطائهم العهود»(١٧).

والملاحظ أن هذه الطريقة لأخذ العهود على المريدين، هى نفس الطريقة المتبعة تقريبًا فى القرن السابع الهجرى. فكما أوضحنا سابقًا أن الطريقة انتهت فى القرنين السادس والسابع الهجريين والقرون السابة لها، إلى أن أصبحت عهدًا بين شيخ ومريد على التوبة والاستقامة.

غير أنه بعد القرون التالية للقرن السابع الهجرى، قد زاد على ذلك العهد الشفهى تلك الشهادة المطبوعة التى تشهد بأن المريد أصبح قادرًا على إرشاد غيره من المريدين، وعلى إعطائهم العهود أو ما يسمى بإجازة الطريق.

#### مراتب الطريق(١٨):

مراتب الطريق أربعة: «لا يضع السائك قدمه في ثان، ولا يدخل في واحدة، حتى يعمل ما قبلها وهي: مرتبة التوبة، ومرتبة الاستقامة، ومرتبة التهذيب، ومرتبة التقريب.. أما الأولى فإن التوبة أصل كل مقام وحال، وأول المقامات، وهي بمثابة الأرض للبناء فمن لا توبة له لا حال ولا مقام له.. وأما الثانية: فهي مرتبة الاستقامة على الطاعة، واجتناب المخالفات، وإقامة الأوراد من جميع الطاعات، والدعاء في جميع الحالات، واتباع المراد، وإيثار السداد. والثالثة: التهذيب، وله أربعة أركان: الصمت، والعزلة، والصوم، والسهر، وكل واحد منها يدفع عدوًّا، فالشيطان سلاحه الشبع، وسجنه الجوع، والهوى سلاحه الكلام، وسجنه الصمت، والدنيا سلاحها لقاء الخلق، وسجنها العزلة، والنفس سلاحها النوم وسجنها السهر» (١٩).

```
(١٧) جامع الأصول للكشمخوى ص ٦٦، ٦٢ بتصرف.
```

(١٨) هذه مراتب الطريق من الناحية النظرية أما مراتب الطريقة فهي عامة كالآتي:

الخليفة

(وهو يرأس حماعة الخلفاء)

- خليفة الخلفاء

(ويرأس خلفاء البندر) .

- نائب المندر- نائب المركز

(ويرأس خلفاء قرى المركز)

- نائب المحافظة

. (ويرأس جميع خلقاء المحاقطة)

شيخ عموم الطريقة.

النقباء: ومراتب النقباء عادة كالآتي.

١ - نقيب خدم ثم نقيب للقهوة ثم نقيب للطعام ثم نقيب لمجلس الدكر ثم نقيب للسجادة ثم نقيب للشيخ ثم خليفة.
 ومن الملاحط أن مراتب الطريقة هذه مراسيم ونظم استحدثت بعد القرن المسابع الهجري.

(١٩) جامع الأصول للكشمخوى من ص ٧٨ إلى ٨٣ باختصار.

م يقول الكشمخوى: «واعلم أن الإفراط من الصمت مضر بالحكمة، والإفراط من السهر مؤذ للحواس، والإفراط من الخلوة يؤدى إلى الاختلاط، لكن خير الأمور أوسطها، وهو مع ذلك يجاهد نفسه إلى أن يزيل أخلاقه الذميمة من العجب والرياء، والكبر والحسد، والبخل والحقد، واليأس والقنوط من رحمة الله، وحب الجاه، واتباع الهوى، والتذلل للدنيا، والشماتة والجبن، والتهور والغل والغش، فهذه وأمثالها من صفات القلب، ومغارس الفواحش فيه، ومنابت الأعمال المحظورة» (٢٠).

أما المرتبة الرابعة فهى: «مرتبة التقريب، وبعد أن يدخل السالك الصادق إلى الخلوة بشروط، ويداوم الذكر ولا يتركه ساعة حتى يصير الذكر له بمثابة النفس يجرى من غير اختيار ولا تقصد. فإذا حصل له هذا اتسعت له ميادين الله ومرافق أسراره»(٢١).

هذا هو المنهج المتبع للانتساب للطريق، ثم مراتب الطريق. غير أننا نلاحظ أنه بما أساء إلى الطرق الصوفية تلك الرخص والإجازات التى تمنح لكل من هب ودب، ولهذا نجد أن الكثير من هؤلاء الأتباع لم يحفظوا عهدًا ولا ذمة، فنلمس أن «البعض يلجأ إلى التلصص في الدخول إلى زمرة الصوفية، عن طريق الحصول على إجازة من شيخ معتمد في الطريق، وهذه الإجازة تصريح له بتربية المريدين في هذه الطريقة، وما إن يحصل عليها حتى يسخرها في سبيل أهوائه ومطامعه، فيبيع دينه بدنياه ابتغاء عرض زائل، وحياة تافهة حقيرة كلها غش وخداع.

أمثال هؤلاء من السفلة كانوا سببًا في تشويه معالم الطريق، وانصراف الناس عنها، فالذي هاجم الصوفية إنما هاجم هؤلاء الأدعياء، وظن أنهم يمثلون كل الصوفية والصوفية من هؤلاء براء »(٢٢).

#### مراسيم الطريق الصوفى ونظمه:

بعد أن تناولنا مراتب الطريق، نقدم صورة لمراسيم الطريق الصوفى، حتى تتضح الملامح النظامية والشكلية للطرق الصوفية.

والمراسيم التي سأتحدث عنها الآن مع كونها خاصة بإحدى الطرق الصوفية، تكاد تكون نفس مراسيم الطرق الصوفية الأخرى الموجودة في مصر. وهذه المراسيم معظمها، إن لم يكن كلها، عرفت بعد القرن السابع الهجرى حينها حاول خلفاء الطريق وضع مراسيم ونظم لأتباعهم في الطريق.

ويصور لنا مراسيم الطريق الصوفى المرحوم السيد الغنيمى التفتازانى والد الأستاذ الدكتور أبو الوفا التفتازانى شيخ الطريقة الغنيمية بمصر، وشيخ مشايخ الطرق الصوفية من خلال حديث له مع أحد محررى مجلة «الدنيا»(٢٣).

يقول السيد الغنيمي التفتازاني: «أول ما بدأت به حياتي الصوفية أنى كنت نقيبًا للخدم –

<sup>(</sup>۲۰، ۲۱) جامع الأصول للكشمخوى ص سم، ۸٤.

<sup>(</sup>٢٢) من قادة الفكر الصوفي السيد إبراهيم الدسوقي للأستاذ عز الدين خلف الله ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢٣) ذكر الحديث وبقله: الأستاذ محمد عبد المنعم حفاجي في كتابه الصوفي المجدد ص ٥٠ إلى ٥٠.

الأحذية - أتولى حراستها للذاكرين، ثم نقيبًا للقهوة، وأزاول عملها وسقياها، ثم نقيبًا للطعام أعمل بيدى في طهيه وأجله إلى الآكلين، وأصب على أيديهم الماء بعد أن يفرغوا منه، ثم نقيبًا لمجلس الذكر أفتتحه وفق أصوله قعودًا وقيامًا، وأختتمه في النهاية على حسب ما تقتضيه روح الطريقة من نظم، نم نقيبًا للسجادة أحملها في المواكب، وأقف خلفها بعصاى عدد قيام الحضرات، ثم نقيبًا للشيخ أتولى بنفسى خدمته في طعامه وشرابه، وفي نضو الأضوار عن ملابسه، ثم أذنت منه بعدئذ بالتسليك، وتلك هي مرتبة الخلافة الصوفية. ومن ثم دعيت إلى الخلوة حتى أستكمل النهوض بتعاليم الطريق جميعًا، فإن الخلوة واجب لا يعزب أحد الخلفاء عن أدائه، وإنه لا يدهشك أن تعلم بأن حلقاتها لا تتم إلا في سنوات ثلاث، فيختلى الإنسان في العام الأول أربعين يومًا، ويختلى في الثاني أحد عشر يومًا، ويكتفى في العام الثالث بثلاثة أيام.

#### التنظيمات الإدارية للطرق الصوفية:

أسس صلاح الدين الأيوبي خانقاه (٢٤) سعيد السعداء، الذي يعد أول خانقاه أقيم للصوفية بمصر، كما يعد أول تنظيم إداري للطرق الصوفية.

وبعد ذلك نلاحظ أن أهم العصور التي اهتمت بالتنظيمات الإدارية للطرق الصوفية في مصر هو العصر المملوكي، حيث انتظمت فيه الصوفية في جماعات مرتبة داخل الخانقاوات التي أنشئت بكثرة في هذا العهد. «ومن مظاهر تنظيم الصوفية في العصر المملوكي كيفية تقدم المريد للجماعة، ثم وصوله إلى درجة النقابة فالخلافة، ثم تحدثه عن أتباعه ومريديه واتصاله نهم، ثم اتصال الشيخ بالجميع حتى يسهل عليه بث ما يريده من تعاليم، وتلقين ما يراه من أوامر وأحيط ذلك كله بسياج طاعة الشيخ»(٢٥).

وقد تطورت بعد ذلك التنظيمات الإدارية للطرق الصوفية في العصور التالية (٢٦) حتى أصبحنا نجد في العصر الحديث أن شيخ مشايخ الطرق الصوفية يعين بقرار من رئيس الدولة.

وهذه التعقيدات والتنظيمات الشكلية والإدارية المختلفة لم يعرفها أصحاب الطريق في القرن السابع الهجرى فكان الطريق على ما قلنا عهدًا بين شيخ ومريد يريد أن يصحبه في طريق الله فيعاهد المريد سيخه على التوبة والإنابة إلى الله وذكره.

<sup>(</sup>٢٤) أصل كلمة خانقاه فارسية تطلق على المبانى التى تقام لايواء الصوفية الذين يخلون فيها للعبادة وقد انتشرت هذه المانى منذ القرن الحادى عشر، وفي العهد العثماني سميت هذه المبانى (تكايا) وخصصت لإيواء الدراويش الذين ينقطعون للنسك والعباده. (٢٥) بحث «الطرق الصوفية» للدكتور التفتازاني عجلة كلية الآداب. مجلد ٢٥ ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢٦) تطورت التنظيمات الإدارية للطرق الصوفية في مصر في القرون التالية من أهمها أنه «أصبح للطرق الصوفية منذ القرن الم الميلادي أو ما قبله بقليل: مشيحة عامة لصاحبها التكلم على جميع الطرق، وأصبح لكل طريقة شيخ ولكل شيخ خلفاء في القرى، وبواب في المراكز والمديريات ولكل خليفة مريدون والشيخ يدير أمر الخلفاء، والخليفة أمر المريدين من حيث إرشادهم ومراقبتهم وأمرهم بالمعروف وتهيهم عن المنكر. وعرف رئيس الصوفية بشيخ مشايخ الطرق الصوفية.

المرجع السابق ص ٦٦. نقلا عن الخطط التوفيقية وتاريخ الجبرق والنجوم الزاهرة.

#### ملامح الطرق الصوفية وخصائصها:

ملامح الطريق الصوفي على ما ذكرنا:

- ۱ سیخ.
- ۲ ومرید.
- ٣ وعهد بينها.

أما وأهم خصائص الطرق الصوفية فهى:

- ١ الذكر.
- ٢ السماع.
- ٣ الأحزاب والأوراد.
  - ٤ الموالد.

## ملامح الطريق الصوفي

#### أولا – الشيخ:

الشيخ بمثابة الأستاذ للمريد. فالمريد كالطالب والطالب لا يستطيع أن يتقدم في دروسه بدون موجه ومرشد (ولا يستطيع الفرد - في نظر الصوفية أن يسلك هذا الطريق بمفرده، لأنه طريق صعب متشعب المسالك كثير المنحنيات ملىء بالصعاب، يتربص بسالكيه أعداء أسداء في حاجة إلى جهاده، ومن هؤلاء الأعداء: الشيطان والنفس والهوى - لذلك لابد لمن يسلك هذا الطريق الصعب من مرشد أو هاد يأخذ بيده. هو الشيخ (٢٧).

قالشيخ هو الذى يحدد لمريده طرق الوصول إلى الله ويساعده على السير. والشيخ المسلك هو «الذى سلك الطريق على يد شيخ واصل، فترقى فى المقامات من مقام التوبة إلى مقام المشاهدة..، نم عاد بعد اعتلاء تلك المقامات لقيم الشريعة وسلك الناس فى مراحل الطريقة، ويفتح لهم بإذن الله أبوابا ومنافذ يشرفون منها على أضواء الحقيقة (٢٨).

ويقول شهاب الدين السهروردى «ولابد للمريد من شيخ مرسد إلى الحق يرشده ويلقنه الذكر ويلقى في روعه النور، فإن تلقين الشيخ يلقح باطن المريد ويسرى فيه كأنما يلقح من سراج، فعلى المريد اختيار الشيخ الصالح المشهود له بالعلم والمعارف واتقاء المحارم»(٢٩).

<sup>(</sup>۲۷) السيد أحمد البدوي للدكتور سعيد عاشور ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٢٨) المدخل إلى التصوف للمنوني ص ٦٦.

<sup>(</sup>۲۹) عوارف المعارف للسهر وردي ص ٧٠.

وقال ابن عطاء الله السكندرى «من لم يكن له شيخ يوصله إلى سلسلة المتابعة فهو في الطريق لقيط لا أب له، وفي المعرفة دعى لا نسب له(٣٠).

أما عن الشروط والمواصفات المطلوبة في الشيخ فيحدننا عنها الإمام الجنيد بوضوح ويقول: «لا يستحق أن يكون شيخا حتى يأخذ حظه من كل علم شرعى، وأن يتورع عن جميع المحارم، وأن يزهد في الدنيا، وألا يشرع في مداواة غيره إلا بعد فراغه عن مداواة نفسه، وحتى يكون على علم يهدى به العباد فإذا مرض مريده بسبب شبهة في علم التوحيد داواه، وإذا تحير في مسألة من مسائل الفقه أفتاه، ويشترط أن يكون لديه القناعة بالغني عن الناس، وأن يخاف ويخشى من المعاصى والأدناس، وأن يلازم العمل بالكتاب والسنة. يزن أقواله وأفعاله بميزان الشريعة والطريقة فإن رأيت منه سيئا مخالفًا للشرع فاتركه حتى وإن كان ذا حال صحيح، فها عليك في رده بحكم الشرع من بأس ولا تتخذه م شدا»(٢١).

ومن ذلك فإن أهم شروط الشيخ الذى يلقى المريد إليه نفسه أن يكون «ذا ذوق صريح، وهمة عالية، وحالة مرضية، وبصيرة نافذة. فمن كان فيه خمسة لا تصح مشيخته: الجهل بالدين، وإسقاط حرمة المسلمين، والدخول فيها لا يعنى، واتباع الهوى فى كل شىء، وسوء الخلق من غير مبالاة »(٣٢).

وعلى ذلك نجد أن الشيخ «لا يقتصر على لبس الزى والهيئة وإرخاء العذّبة وحضور الولائم، وتقول له نفسه من حين حصل لك الاعتقاد والتلامذة: أنت بخير كبير. وكلما كثر أتباعه ومعتقدوه اغتر وحمد الله، وكلما قلّوا انقبض واغتم وسخط في الباطن على الله. بل لا ينبغى الالتفات لهذه الأمور بوجه من الوجوه، فشأن الفقير دوام الاقبال على الله باطنا وظاهرا بأنواع القربات والعبادات، فهو في غفلة عن أحواله الظاهرة وهذا أهل حضرة السلطان ليس لهم نظر في حال مجالسته إلى ظاهرهم، ولا إصلاح عمامتهم، ولا وسخ ثيابهم، ولا إلى سجادة يجلسون عليها، ولا غير ذلك من أحوال الغافلين عند»(٣٣).

«وواجب الشيخ أن يتعرف على أحوال مريديه ويتفقدهم ويتابع ظروفهم. ومن ناحية أخرى ينبغى عليه ألا يتفاخر بالمشيخة، أو لقب شيخ، هذا كلام صحيح ليس فيه كذب بخلاف لفظ السيادة والمشيخة فقد لا يكون سيدا ولا شيخا عند الله تعالى فيقع الفاعل له ذلك في الكذب. هذا الذي ينبغى للسيخ أن يظنه بنفسه دائها فيحصل من لم يعطه على ذلك. وأما التلميذ فهو مأمور بالأدب معه فلا يناديه باسمه فقط من غير لفظ سيادة أو مشيخة أو نحوها. ولا بألقابه المذمومة وإن كان حقا»(٣٤).

وينبغي على الشيخ مراعاة كرامة مريده فها هو ذا سيدى أبو العباس المرسى رضى الله عنه من دقته

<sup>(</sup>٣٠) بداية الطريق للمنوفي ص ٦٩.

<sup>(</sup>٣١) الرسالة القشيرية ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣٢) جامع الأصول ص ٥٣، ٥٤٠.

<sup>(</sup>٣٣) الأنوار القدسية في آداب العبودية للشعراني ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣٤) المرجع السابق ص ٣٤.

فى مراعاة الكرامة الإنسانية للمريدين، أنه كان يكره للأشياخ إذا جاءهم مريد أن يقولوا له: قف ساعة، ويقول. إن المريد يأتى إلى الشيخ بهمته المتوقدة فإذا قيل له، قف ساعة، طفئ ما جاء به»(٣٥)

#### ثانيا - المريد:

إذا كان الشيخ يمثل الزاوية الأساسية في الطرق الصوفية فإنه بدون وجود مريدين لهذه الطرق ما قامت ولا كانت هناك طرق صوفية.

والمريد هو سالك الطريق الذي يسير في الطريقة حسب إرشادات شيخه فيسلك طريقه كها يرسمه له شيخه حتى يصل إلى غايته.

ويمكن أن نلخص خطوات المريد نحو الطريق في خطوات ثلاث تبدأ بالتوبة ﴿وتوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنون لعلكم تفلحون﴾. النور - آية ٣١.

الخطوة الثانية هي أخذ العهد من الشيخ بطاعة الله ورسوله والسير في الطريق.

والخطوة الثالثة هي التلقين وهو «تعليم الشيخ للمريد كيفية الذكر، نطقًا وبدءا في مرحلته الأولى، ويتجدد التلقين كلما قطع المريد مرحلة من مراحل القرب من الله سبحانه وتعالى»(٣٦).

ومن ذلك يتضح لنا أن أهم واجبات المريد نحو شيخه طاعة أوامر شيخه. قال أبو الحسن الشاذلي: «عليك أيها المريد بالعكوف على أعتاب شيخك، فإنك لو علمت ما انطوى عليه الشيخ ما برحت عن أبوابهم ولأتيتهم سعيًا على الوجه »(٢٠).

وواجب المريد ألا يكتم أى سر عن شيخه بل ينبغى عليه أن يذكر له كل ما يجول بخاطره من أسرار وخطرات وهموم ومشكلات فهو طبيبه ومداويه.

وقد ينتقد رجال التصوف والطرق الصوفية من أجل ذلك. وقد تفسر إطاعة المريد إطاعة عمياء لشيخه وإخباره بكل أحواله وأسراره بأن في ذلك محوًا لشخصية الفرد وضعفًا وانحلالًا لمقوماتها وقضاء على إرادته وحريته واختياره.

وقد عبر عن ذلك بعضهم بقوله: «الصوفية كثيرا ما يشبهون هذه الصلة بصلة الطبيب بالمريض، والمرض داء نفسى دفين، فلا تجوز المقارنة بوسائل التربية الحديثة، وإنما بالمحلل النفسى وفى العلاج النفسى تقوم مثل هذه العلاقة حين يسلم له المريض قياده ويطلعه على كل أسراره، ولا يقدم على أمر حتى يستأذنه، كل ذلك لضرورة العلاج الذي يمتد سنين، ويستند كل من النظامين إلى فكرة الإيحاء الغيرى التي تقتضى من جانب المريد أو المريض قابلية تامة للتصديق أو الاستهواء. وتتشابه الطريقتان كذلك في الاستناد إلى حتمية الثنائية إذ لا يتسنى العلاج إلا بوجود طرفين: محلل ومريض،

<sup>(</sup>٣٥) كتاب أبو العماس المرسى للدكتور الإمام الأكبر للشيئ عبد الحليم محمود ص ١٨.

<sup>(</sup>٣٦) السيد البدوى للإمام الدكتور عبد الحليم محمود ص ١٨.

<sup>(</sup>٣٧) المفاخر العلية لابن عياد ص ٧٧.

أو شيخ ومريد، كذلك يبدو التماثل شديدًا، إذا علمنا أن الصوفية كانوا على وعى بفكرة اللاشعور واستحالة إدراك المريض إلى مكوناته مع ماله من أثر في السلوك(٣٨).

ولتوضيح ذلك نقتبس نصًّا للجنيد: إن أمراض الأبدان يعبر عنها المريض بما يجد من ذاته واصفًا ما حل به من بلائه. أما علل القلوب فإن المريض مقصر عن بلوغ نعته لذلك نختلف عن الوصف لما هنالك... فالطبيب الخبير البصير يكشف لأهل الأمراض عما وجدوا وينبثهم عن زوال ما فقدوه حتى كأن الموصوف بعبارة اللسان منظور إليه بحقيقة العبان، من أجل ذلك كله كان الطبيب أعلم بداء السقيم من نفسه وأحق أن يصف له من الدواء ما يكون سببًا لبرئه (٢٩).

وينبغى أن نفهم أنه «ليس هناك ما يبرر إرجاع هذه الصلة إلى مبدأ الاعتراف عند بعض المذاهب المسيحية، فالاعتراف المسيحى متصل بأصل من أصول الدين، أما الاعتراف الصوفى فهو جزء من نظام أخلاقي ولا صلة له بأية مسألة اعتقادية »(").

وواجب المريد عدم الاعتقاد بعصمة الأولياء والمشايخ لأنهم ليسوا أنبياء، يقول القشيرى ناصحًا: «لا ينبغى للمريد أن يعتقد في المشايخ العصمة. بل الواجب أن يذرهم وأحوالهم فيحسن بهم الظن ويراعى الله تعالى وحده فيها عليه من الأمر – والعلم كافيه في التفرقة بين ماهو محمود وماهو معلول »(۱۵).

ولقد ترك مشايخ الطرق الصوفية للمريد حرية اختيار الشيخ والطريقة التي يرغبها فإذا ما تم له اختيار الطريقة وشيخها ينبغي الالتزام به والسير على نهجه وخطاه.

ويضع لنا الشيخ الحداد في رسالته (آداب سلوك المريد) بعض آداب المريد مع شيخه فيقول: «إذا أردت – أيها المريد – من شيخك أمرًا أو بدا لك أن تسأله عن شيء فلا يمنعك إجلاله، والتأدب معه عن طلبه منه، وسؤاله عنه، وتسأله المرة والمرتين والثلاث فليس السكوت عن السؤال والطلب من حسن الأدب . اللهم إلا أن يشير عليك الشيخ بالسكوت أو يأمرك بترك السؤال. فعند ذلك يجب عليك امتثاله، وإذا منعك الشيخ عن أمر أو قدم عليك أحدًا فإياك أن تتهمه ولتكن معتقدًا أنه قد فعل ما هو الأنفع والأحسن لك»(٢٤) ويقول أيضًا: «وإذا وقع منك ذنب أوجد عليك غضب الشيخ بسببه فبادر بالاعتذار إليه من ذنبك حتى يرضى عنك، وإذا أنكرت قلب الشيخ عليك، كأن فقدت منه بشرًا كنت تألفه أو نحو ذلك، فحدثه بما وقع لك من تخوفك تغير قلبه عليك بشيء أحدثته فتتوب عنه، أو لعل الذي توهمته لم يكن عند الشيخ وألقاه الشيطان إليك ليسوءك به»(٢٤).

<sup>(</sup>٣٨) الفلسفة الأخلاقية للأستاذ الدكتور أحمد صبحى ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣٩) ذكره الأستاذ الدكتور صبحى في كتابه الفلسفة الأخلاقية ص ٢٤٨ عن «رسائل الجنيد» تحقيق الأستاد الدكتور على حسن عبد القادر. طبعة لندن سلسلة [ جب ] التذكارية الكتاب رقم ٢٢ ص ١٠، ١٢. ،

<sup>(</sup>٤٠) التصوف: الثورة الروحية في الإسلام ص ٢٦٨ للأستاذ الدكتور أبو العلا عفيفي.

<sup>(</sup>٤١) الرسالة القشيرية جـ ٢ ص ٧٤٣.

<sup>(</sup>٤٢) قوت القلوب الجزء الأول ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٤٣) رسالة آداب سلوك المريد للشيخ الحداد ص ٣٠.

وأيضا من أهم آداب المريد مع سيخه الإنصات لكل ما يقوله، وحسن الظن بشيخه وأن يكون مستعدًا دائمًا في كل الأحوال لخدمة شيخه.

يقول أبو طالب المكى في قوت القلوب «اعلم أن المريد لا بد له من خصال سبع: الصدق في الإرادة وعلامته إعداد العدة، ولابد له من السبب إلى الطاعة، وعلامة ذلك هجر قرناء السوء، ولا بد له من المعرفة بحال نفسه. وعلامة ذلك استكشاف آفات النفس، ولابد له من مجالسة عالم بالله، وعلامة ذلك إيثاره على ما سواه، ولابد له من توبة نصوح، بذلك يجد حلاوة الطاعة ويثبت على المداومة. وعلامة التوبة قطع أسباب الهوى، والزهد فيا كانت النفس راغبة فيه. ولابد له من طعمة حلال لا يذمها العلم، وعلامة ذلك الحلال المطالبة به، وحلول للعلم فيه فيكون بسبب مباح وافق فيه حكم الشرع، ولابد له من قرين صالح يؤازره فيه على ذلك، وعلامة القرين الصالح معاونته على البر والتقوى، ونهيه إياه عن الإثم والعدوان» ...

وينصح الشعرانى المريد حتى يصبح فى طريق الصوفية ويسير على نهج إسلامى سليم ليس به ابتداع وألا يدخل فى طريق القوم إلا بعد تضلعه من علم الشريعة والحديث، وإلا فيخلف عليه الزندقة والابتداع.. ومن شأنه أن يقرأ شيئًا من عقائد السنة قبل دخوله فى طريق الفقراء ليصح اعتقاده مما يتوهمه غالب الخلق (٤٥).

وبهذا يصبح المريد مريدًا صادقًا يسير على نهج إسلامي ويتبع الطريق المستقيم والطريقة المثلى ويهتدى بنور سيخه وأستاذه الأمين.

#### ثالثا - العهد:

إذا كان الطريق يتشكل ويتكون من شيخ ومريد فإن الذى يربط بينها العهد والبيعة، والعهد: هو أوثق رباط بين رجلين تحابا في الله وتعاهدا على طاعته.. إنها بيعة لله، وفي لله، وبالله.

قال تعالى ﴿لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم، فأنزل السكينة عليهم، وأثابهم فتحا قريبا﴾ آية ١٨ – الفتح.

وقال رسول الله ﷺ فيها رواه الإمام البخارى رضى الله عنه من حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه - وهو أحد النقباء ليلة العقبة - أن رسول الله ﷺ قال: وحوله جماعة من أصحابه «بايعونى على ألا تشركوا بالله شيئا، ولا تسرقوا. ولا تزنوا. ولا تقتلوا أولادكم ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم ولا تعصوا في معروف، فمن وفي منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئا فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئا ستره الله فهو إلى الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه. في عاقبه. في عاقبه. في عاقبه على ذلك».

<sup>(</sup>٤٤) قوت القلوب الحزء الأول ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٤٥) الأنوار القدسية في آداب العبودية للشعراني ص ١٢٣، ١٢٤.

ويقول تعالى ﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم﴾ آية ١٠ - المتح. والعهد والمبايعة للشيخ معناه: الأخذ والمصافحة، ومبايعة لرسول الله على فكل بيعة حصلت بعد بيعة الرسول على هي في الحقيقة تجديد لبيعته، والآية الكريمة السابقة توضح أن بيعة الرسول هي بيعة لله على ما ذكرنا. ﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجرا عظيما﴾ ١٠ - الفتح.

والبيعة عقد إلزامى يلزم المتعاقدين بكل ما فى بنود البيعة، والبيعة أشد وأوثق من الإيمان ﴿وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلاً ٩٢ – النحل.

ومها تعددت صور وكيفيات أخذ العهود لكل طريقة، إلا أنها تتفى في أن واجب المريد الذى يرغب في أخذ العهد عن شيخ ينبغى على هذا الشيخ أن يأمره بالتطهر من الحدث والخبث ليتهيأ لقبول ما يلقيه عليه، ويتوجه إلى الله تعالى. ويسأله القبول ويتوسل إليه في ذلك بسيدنا ونبينا محمد على لأنه الواسطة بينه وبين خلقه، ويضع يده اليمنى على يده اليمنى.. ثم يقول للمريد بعض سور القرآن وآيات المواثيق والعهود ويقول المريد مثلها يقول له شيخه..، ثم يقول له الشيخ: قل اللهم إنى أشهدك وأنبياءك ورسلك وأولياءك أنى قد قبلته شيخا في الله ومرشدًا وداعيًا [ثم يقول الشيخ]: اللهم إنى أشهدك أنى قد قبلته ولدا في الله تعالى فاقبله وأقبل عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه إلى اللهم إنى أشهدك ألى قد قبلته ولدا في الله تعالى فاقبله وأقبل عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه اللهم إنى أشهدك أبيه ولدا في الله تعالى فاقبله وأقبل عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه اللهم إنى أشهدك أبيه ولدا في الله تعالى فاقبله وأقبل عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه اللهم إنى أشهدك أبيه اللهم إنى أشهدك أبيه ولدا في الله عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه اللهم إنى أشهدك أبيه اللهم إنى أشهدك أبيه اللهم إنى أشهدك أبيه ولدا في اللهم إنى أشهدك أبيه المدالة إليه اللهم إنى أشهدك أبيه الهدية ولدا في الله تعالى فاقبله وأقبل عليه وكن له ولا تكن عليه وانظر غايتك إليه الله الله المناطقة المدالة والمدالة اللهم إنى أبيه المدالة والمدالة والمدال

## أهم خصائص ومميزات الطرق الصوفية

#### أولا - لبس الخرقة:

إذا كان الطريق على ما بينا يقوم على شيخ ومريد بينها عهد، فإن أهم خصائص الطريق لبيس المرقعة أو الخرقة الصوفية.

ويكاد يجمع أصحاب الطرق الصوفية المختلفة أنهم أخذوا الخرقة من فلان عن فلان في سلسلة عنعنة طويلة تنتهى إلى الإمام على كرم الله وجهه.

يقول الهجويرى: وقد أمر مشايخ هذه الطريقة المريدين بأن يتحلوا بالمرقعات ويتزينوا بها، وفعلوا هم أيضا ذلك. لتكون لهم علامة بين الخلق، ويكون الخلق رقباء عليهم، فإذا خطوا خطوة على خلاف، فإنهم يطلقون فيهم لسان الملامة، وإذا أرادوا إتيان المعصية في تلك الثياب. فإنهم لا يستطيعون النجاة من الخلق(٤٧).

<sup>(</sup>٤٦) طهور الحقائق العطاس ص ٣٠.

<sup>(</sup>٤٧) كشف المحبوب للهجويري ص ٢٤٥.

ثم يقول: وفى الجملة: المرقعة زينة لأولياء الله عز وجل. يعز بها العوام ويذل بها الخواص، وعز العوام هو أنهم حين يرتدونها ينظر إليهم الخلق بعين العوام، ويلومونهم بذلك فهى لباس النعم للعوام، وجوشن البلاء للخواص، لأن أكثر العوام يكونون فيها مضطرين حين تقصر أيديهم عن عمل آخر، ولا تكون لهم آلة أخرى لطلب الجاه، فيطلبون بها الرياسة، ويجعلونها سببا لجمع النعم، ثم إن الخواص يقولون بترك الرياسة ويؤثرون الذل على العز. فتكون لهؤلاء ولأولئك نعاء (٤٨).

ويقول ابن زروق فى كتاب قواعد التصوف: لباس المرقعة أعذر على دفع الكلب، وأذهب للكبر، وأقرب للحق، مع الاقتداء بعمر رضى الله عنه إذ لبسها مع وجود غيرها لصلاح قلبه، ألا تراه حين ألبس غيرها قال: (أنكرت نفسى)(٤٩).

ويعتمد الصوفية في لبس الخرقة على حديث نبوى، ويقولون إنه سنة عن النبي على المجويرى مثلاً يقول(٥٠): «إن لبس المرقعة شعار المتصوف، ولبس المرقعات سنة، ومن هنا قال الرسول عليه الصلاة السلام(٥١): «عليكم بلباس الصوف تجدون حلاوة الإيمان في قلوبكم(٥٢)».

وأرجو أن أكون مصيبًا، وألا أكون مغالبًا حين أقول: إن هذا الحديث الذى رواه الحاكم في «المستدرك» واهى الضعف، وذلك لأن الحبيب المصطفى على كان يرتدى الصوف وغيره، كما لا أتصور أن لبس الصوف يجعل في قلب المسلم حلاوة الإيمان فهناك ملايين من البسر يرتدون الصوف ولا إيمان عندهم ولا يستعرون، أو يستشعرون حلاوة الإيمان في قلوبهم.

فإذا لم يكن المريد يملك الإيمان الحقيقى فإنه لن يشعر قط بحلاوته، وتكون خرقة الصوف مجرد خرقة الصوف بحرقة الصوف لا غير، لا معنى ولا جوهر لها، ولهذا يقول الصوفية: وشروط لبس المرقعة كلبس الكفن، لأنهم يقطعون الأمل من لذة الدنيا ويطهرون قلوبهم من راحتها، ويبقون عمرهم كله على خدمة الحق جل جلاله، ويبرأون تماما من الهوى، ومن ثم يغرى الشيخ المريد بإلباسه الخرقة، فهو يقوم بحقها، ويجتهد تماما في أداء هذا الحق ويحرم على نفسه رغباتها(٥٣).

وقال الإمام السهروردى – قدس الله روحه – في عوارف المعارف: «لبس الخرقة ارتباط بين السيخ وبين المريد، وتحكيم من المريد للشيخ في نفسه، والتحكيم سائع في المشرع بمصالح دنيوية، فلماذا ينكر المنكر لبس الخرقة على طالب صادق في طلبه؟، ويقصد شيخًا بحسن ظن وعقيدة يحكمه في نفسه لمصالح دينية، وليرشده ويهذبه، ويعرفه، طريق المواجيد ويبصره بآفات النفس، وفساد الأعمال،

<sup>(</sup>٤٨) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤٩) قواعد التصوف لابن رروق ص ٨٨.

<sup>(</sup>٥٠) كشف المحجوب للهجويري ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٥١) رواه الحاكم في المستدرك عن أبي امامة (شرح الجامع الصعير جــ ٢ ص ١٠٧).

<sup>(</sup>٥٢) لم أجده في الكتب الستّة وقد ذكره الحاكم في المستدرك وتعقمه البيهقي في شعب الإيمان.

<sup>(</sup>٥٣) كشف المحموب للهجويري ص ٢٥٢.

ومداخل الله، ويسلم نفسه إليه، ويستسلم لرأيه، واستصوا به، في جميع تصاريفه، فيلبسه الخرقة إظهارًا للتصرف فيه، فيكون لبس الخرقة علامةً للتفويض والتعليم، ودخوله في الشيخ كدخوله في حكم الله وحكم رسوله، وإحياء سنة المبايعة مع رسول الله ﷺ»(أده).

ويقول صاحب ظهور الحقائق: «إذا أراد الشيخ أن يلبسه - أى يلبس المريد - الخرقة، فليتطهر ويأمره بالتطهر، ثم توضع الخرقة بين أيديها، ويقرأ الفاتحة ويلبسها الشيخُ بيده المريد قاصدًا بذلك الإنابة عن الله تعالى ورسوله، ثم يذكر له نيتها كأن يقول ألبسكها كما ألبسنى إياها شيخى فلان إلى آخُ ه»(٥٠).

وكما قلنا إن مشايخ الطرق يرفعون سلسلة خرقتهم للإمام على رضى الله عنه حتى أن العلامة ابن خلدون يقول في مقدمته بدون لف أو دوران: «إن الصوفية نقلوا نظامهم عن التشيع، حتى أن الصوفية لما أسندوا لباس خرقة التصوف ليجعلوه أصلا لطريقتهم ونحلتهم رفعوه إلى على رضى الله عنه»(٥٠).

وبالطبع فإن كلام العلامة ابن خلدون به مبالغة شديدة فإنها تأثيرات ضعيفة لا ترقى إلى درجة أن يقول الأستاذ العلامة أنهم نقلوا نظامهم الصوفى عن التشيع.

وحديث ابن خلدون سيجرنا بالطبع إلى الحديث عن صلة التصوف بالتشيع.

#### صلة التصوف بالتشيع:

يلاحظ بعض الباحثين أن هناك التقاءً في كثير من الأقطار بين التشيع والتصوف، إذ الدين لدى الفريقين طاعة رجل، فالمرجع في أحكام الدين لدى الشيعة هو الإمام كما أن من لم يكن له شيخ على حد تعبير البسطامي فشيخه الشيطان، ومصدر العلم لدني أو إلهي لدى الفريقين، وقد أثبت الشيعة العصمة لأئمتهم كما أثبت الصوفية الحفظ لشيوخهم (٢٥)، ثم استقى الصوفية عن الشيعة فكرة الباطنية وأركانها من الغوث والقطب والأوتاد والأبدال والنجباء، وفي ذلك يشير ابن خلدون إلى أن الصوفية المتأخرين قد خالطوا الاسماعيلية وأشرب كل واحد منهم مذهب الآخر واختلط كلامهم وتشابهت عقائدهم (٥٥).

ويحدثنا بعضهم عن الصلة بين التصوف والتشيع (٥٩) فيقول: «والواقع أن الصلة وثيقة بين التشيع والتصوف، فعلي هو معبود الشيعة، وهو إمام الصوفية، أليس هو الذي أشار إلى العارفين حين قال الكميل بن زياد: أولئك الأقلون عددا الأعظمون عند الله قدرا، هجم بهم العلى على حقيقة الأمر

<sup>(</sup>٥٤) عوارف المعارف للسهروردي ص ٧٥ وظهور الحقائق ص ٢٢

<sup>(</sup>٥٥) طهور الحقائق للعطاس ص ٣١

<sup>(</sup>٥٦) مقدمة ابن حلدون ٤١٣ وذكر النص أيضا الأستاذ الدكتور سعيد عاشور في كتابه عن السيد البدوى ص ٢٥

<sup>(</sup>٥٧) الصوفية وأصحاب الطرق على الحصوص نفوا العصمة عن شيخ الطريق.

<sup>(</sup>٥٨) بحث عن التصوف: ايجابياته وسلبياته للاستاذ الدكتور أحمد صبحى بمجلة الفكر العربي ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٥٩) التصوف الاسلامي في الأدب والأحلاق: الجزء الثاني للدكتور زكى مبارك ٣٣، ٣٤.

فباشروا حقيقة اليقين<sup>(٢٠)</sup> وقد حدثوا أن الجنيد أخذ الطريقة عن خاله سرى السقطى، وكان أخذها عن معروف الكرخى، ومعروف الكرخى أخذها عن على بن موسى الرضا»<sup>(٦١)</sup>.

ويذكر أن «طبيعة الأشياء توجب أن يقترب التشيع والتصوف، فالشيعة انهزموا في ميدان السياسة، والصوفية انهزموا في ميدان الحياة (٦٢)، والاشتراك في الهزيمة يقرب بين النفوس... ومما يقارب بين المذهبين أن الشيعة والصوفية يؤمنون بالأسرار ويبحثون عن النجاة في العوالم الغيبية، ولذلك تشابهت أوهامهم وظنونهم وأمانيهم، وتقاربهم في مذاهبهم المعيشية والاجتماعية، وصرت ترى لديهم سمائل مشتركة في تناول الأشياء وفهم الحياة والناس»(٦٣).

ورأينا أن التأتيرات الشيعية ضعيفة في التصوف خصوصا في تصوف أصحاب الطرق الصوفية كلا قلنا، وهذه التأثيرات الشيعية الضعيفة في التصوف وفي تصوف الطرق الصوفية على الأخص مبعثها إلى أن كل مشايخ الطرق الصوفية في مصر ينتهي نسبهم إلى الإمام على (١٤) المثل الأعلى للشيعة والصوفية، وإذا كان حب الإمام على رضى الله عنه يسهل عند البعض إبراز آثار شيعية في الفكر الصوفي، فإن المسلمين جميعا يشاركون الشيعة في حبهم الإمام على وآل البيت جميعا. فقد آخي النبي على وبين الإمام على رضى الله عنه ثم إن عليا رضى الله عنه زوج ابنته البتول السيدة فاطمة الزهراء ووالد ريحانتي رسول الله على الحسن والحسين.

ألم يقل رسول الله على فيها ذكره - البخارى ومسلم - في حديث الغدير «من كنت مولاه فهذا على مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه» وقال رسول الله على : «إن عليا منى وأنا منه وهو ولى كل مؤمن» [حديث صحيح] وقول على نفسه: (فو الذي برأ النسمة إنه لعهد النبي إلى لا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق)(١٥٥).

وقال رسول الله ﷺ: «على أخى فى الدنيا والآخرة» [رواه الطبرانى فى الكبير] وقال رسول الله ﷺ: «على مع القرآن والقرآن مع على لن يتفرقا حتى يردا على الحوض» [رواه الحاكم فى المستدرك عن أم سلمة].

إن المسلمين سنة وشيعة يتشاركون في حبهم العظيم للإمام على كرم الله وجهه وكون الصوفية يجعلون على رأس سندهم وقمة سلسلتهم الإمام على كما يفعل الشيعة لا يجعلنا نغالى في الأمر فنتهم الصوفية بأنهم أخذوا نظامهم في التصوف عن التشيع.

الحق أن رأى العلامة ابن خلدون ومن نحا نحوه في هذا فيه كثير من المغالاة الزائدة . .

<sup>(</sup>٦٠) نقلها المرحوم الدكتور ركى مبارك عن رسائل إحوان الصفا جــ١ ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦١) النجوم الراهرة جـ ٨ ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٦٢) هذه فكرة خاطئة سنناقشها في موضعها المناسب من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٦٣) التصوف الاسلامي في الأدب والأخلاق جـ ٢ ص ٣٥.

<sup>(</sup>٦٤) عدا طريقة واحدة هي الطريقة النقشندية فينتهي نسب مشايخها إلى أبي بكر الصديق

<sup>(</sup>٦٥) ضحى الإسلام للأستاذ المرحوم أحمد أمين جــ ٢ ص ١٢٢.

ثانيا - الذكر:

إذا كانت الخرقة من خصائص الطرق الصوفية ومميزاتها الظاهرة، فإن الذكر أيضا من أهم تلك الخصائص والمميزات.

وآيات القرآن الكريم تبين في إشراق تام فضل الذكر... يقول العلى القادر في كتابه العزيز: ﴿فَاذْكُرُوفَى أَذْكُرُكُمْ ﴾ (٦٦) ويقول: ﴿الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ (٦٧) ويقول: ﴿يأيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكرا كثيرا. وسبحوه بكرة وأصيلا ﴾ (٦٨) ويقول: ﴿والذاكرين الله كثيرا والذاكرات أعد الله لهم مغفرة وأجرا عظيها ﴾ (٦٩).

وفى الحديث القدسى الذى رواه البخارى ومسلم (أنا عند ظن عبدى بى وأنا معه حين يذكرنى، فإن فلا ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفسه ذكرته فى ملأ ذكرته فى ملأ خير منه، وإن تقرب إلى شبرا تقربت إليه باعا، وإن أتانى يمشى أتيته هرولة)(٧٠).

وأخرج الحاكم عن البراء مرفوعا: (من قال لا إله إلا الله وحده لا سُريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير عشر مرات فهو كعتق نسمة)(٢١).

وأخرج ابن جرير في تفسيره عن قتادة قال: (افترض الله ذكره عند أشغل ما تكونون، عند الضراب بالسيوف. فقال: ﴿ يُأْمِهَا الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيرًا لعلكم تفلحون ﴾. (آية ٤٥ – الأنفال).

#### سند الصوفية في تلقين ذكر الله تعالى:

أخرج الإمام الحافظ جلال الدين السيوطى بعدة أسانيد أن الإمام على كرم الله وجهد قال: سألت رسول الله على: فقلت يا رسول الله دلنى على أقرب الطرق إلى الله عز وجل، وأسهلها على العباد، وأفضلها عند الله تعالى ؟ فقال رسول الله على: «يا على: عليك بمداومة ذكر الله تعالى سرا وجهرا» فقال على رضى الله عند: كل الناس ذاكرون، وإنما أريدك أن تخصنى بشىء، فقال رسول الله على: أفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلى. (لا إله إلا الله)، ولو أن السموات السبع والأرضين السبع وضعن فى كفة، و (لا إله إلا الله) فى كفة لرجحت»، ثم قال رسول الله على: لا تقوم

<sup>(</sup>٦٦) الآية ١٥٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦٧) الآية ٢٨ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٦٨) الآيتان ٤١، ٤٢ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٦٩) الآية ٣٥ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٧٠)متفق عليه من حديث أبي هريرة.. رواه البخاري ومسلم وذكره الإمام الشهيد حس البنا في كتابُ المأثورات ص ٧.

<sup>(</sup>٧١) من كتاب أعمال الفكر في فضل الذكر لجلال الدين السيوطي صفحة ١٠، ١١.

وقال شداد بن أوس كنا عند النبى على فقال النبى على: «هل فيكم غريب؟ يعنى من أهل الكتاب، قلنا: لا، يا رسول الله فأمر بغلق الباب، وقال: ارفعوا أيديكم، وقولوا لا إله إلا الله، فرفعنا أيدينا وقلنا: لا إله إلا الله، ثم قال: الحمد لله، اللهم إنك بعثتنى يهذه الكلمة، وأمرتنى يها، ووعدتنى عليها الجنة، إنك لا تخلف الميعاد، ثم قال: على أبشروا فإن الله قد غفر لكم»(٧٣).

وإذا انتقلنا إلى الحديث عن فوائد الذكر نستطيع أن نقول مع الإمام القشيرى: ذكر الله بالقلب سيف المريدين، به يقاتلون أعداءهم، وبه يدفعون الآفات التى تقصدهم، وإن البلاء إذا أكل العبد. فإذا فزع بقلبه إلى الله يحيد عنه في الحال كل ما يكرهه... وقال ذو النون المصرى: من ذكر الله تعالى ذكرًا على الحقيقة، نسى في جنب ذكره كل شيء، وحفظ الله عليه كل شيء، وكان له عوضا من كل شيء (<sup>(½)</sup>)، ويقول الشعراني: أجمعوا – يقصد أهل الطريق – على أن الذكر إذا تمكن من القلب صار الشيطان يصرع إذا دنا من الذكر كما يصرع الإنسان إذا دنا من الشيطان، فيجتمع عليه الشياطين فيقولون: ما باله. فيقال: إنه دنا من ذاكر فصرع (٧٥).

وعلى ذلك فقد اعتمد سند تلقين الصوفية لمريدهم على سند تلقين الرسول ﷺ (لا إله إلا الله) جماعة وفرادى.

والذكر من أهم الوسائل إلى الوصول إلى الله تعالى، يقول القشيرى فى رسالته: «الذكر ركن قوى فى طريق الوصول إلى الحق سبحانه وتعالى بل هو العمدة فى طريق القوم، ولا يصل أحد إلى الله إلا بدوام الذكر»(٢٠٠).

ويقول الفخر الرازى: «فائدة الذكر إزالة الظلمة البشرية، فحضرة الربوبية منبع الأنوار، فلا جرم كان الاشتغال بحضرة ذى الجلال يفيد وصول أنوار الربوبية إلى باطن القلب، فتزول به ظلمات البشرية عن القلب إوالروح»(۲۷).

ويعبر التسترى عن خلاصة درسه الأول في حديثه عن الذكر بأنه العلم بأن الله يراك فتشاهده

<sup>(</sup>٧٢) رواه النسائي وابن حبان والحاكم والغزالي في الأحياء جـ١ ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>۷۳) عن يعلى بن شداد رواه أحمد وفيه راشد بن داود وقد وثقه غير واحد به ضعف ونقية رحاله ثقات (مجمع الروائد: جــ١٠ ص ٨١).

<sup>(</sup>٧٤) الرسالة القشيرية ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>٧٥) الأنوار القدسية في آداب العبودية للشعرابي ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٧٦) الرسالة القشيرية ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٧٧) لوامع لواقح البيانات للمخر الرارى ص ٢

قريبًا منك ومن قلبك. وتفضله على نفسك وعلى جميع أحوالك»(«»).

ويتحدث التسترى عن ثلاثة أنواع من الذكر: النوع الأول: ذكر باللسان، والثانى: ذكر بالقلب. أما النوع الثالث: فهو ذكر الخاصة، وهو الذكر الموصل. والنوعان الأولان يدخلان في نظر التسترى في دائرة (المقطوع)، والثالث وحده هو المباشر الموصول الذي لا يقدر عليه إلا النخبة الممتازة في الحياة الروحية، إن هذا النوع الخاص من الذكر هو واجب «كلية القلب» بوقوفه مستسلمًا في حضرة الدائمة (٢٩).

وذكر الله دائيًا ذكرًا حقيقيًا يجعل الذاكر يستغرق بكليته في الله، فإذا ذكر الصوفى الله استغرق فيه بكليته، وحضر مع الله بجمعيته، فلم يشتغل بما سواه، ولم يغفل عنه حتى يستولى جلال الله على قلبه بعد أن غاب الذاكر في ذكره، حينئذ ينكشف له بصحة وبال الغفلة، ويمحى من قلبه أثر كل علاقة وعلة، لأن تعلق القلب بالله يجعله فارغًا عن كل ما سواه، فالذّكر وسيلة لتخلية القلب عن كل هم، أو بالتعبير الفلسفى وسيلة لانفصال الذات عن كل موضوع خارجي، أو عن التعلق برغبة ما(٨٠).

وللذكر جانبان: «جانب سلبى يفرغ فيه القلب من كل هم» فها من زاد يتزوّد به السالك لمكابدة الأهواء، ومجاهدة الشهوات متل الذكر، وذلك هو الجانب الروحى فيه، وهو الجانب الإيجابى(٨١).

وإذا أردنا(٨٢) أن نكون صورةً صحيحةً عن التدرج الطبيعي للتطور السيكولوجي لظاهرة الذكر، وجدنا أنه يبدأ من القاعدة إلى القمة، ومن الظاهر إلى الباطن، في نفس الوقت.. من القاعدة إلى القمة بكبح النفس ونوازعها، ثم إزالة آثارها وترك القلب أو البصيرة أو الروح تحلق في الملأ الأعلى، ومن الظاهر إلى الباطن باختراق حجب القلب في كليته التي تقابل تمامًا ما يطلق عليه «يونج». اللاشعور المطلق، أو Sollective unconsious ومعنى ذلك: أنه يكن أن نرى في الطور الناضج للذكر جانبي الفناء والبقاء، أو الموت والحياة، موت الآثار الفردية الخاصة بالإرادة المعنية بالأنانية، وحياة الروح التي تعيش مباشرة مع الله: أي أن هناك إخلاءً لعناصر معينة، وإحلالاً لأخرى مكانها حتى تعتاد النفس حياتها الروحية الرتيبة، التي تنقلب بعد ذلك إلى مجرد تلق من مصدر أسمى، إذ أنه ليس بها ما يمثل هذا الفرد بعينه، بل فيها ما ينطق أو ما يصدر عن الله فقط، وعلى ذلك يكننا أن نفهم عبارات صوفية تتحدث عن الذكر، ويعرف ذلك لدى بعض صوفية القرن الثالث الهجرى «بالغيبة بالمذكور عن الذكر».

<sup>(</sup>٧٨) من التراث الصوفى: سهل عبد الله التسترى: الدكتور محمد كمال جعفر جـ١ ص ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٧٩) من التراث الصوني: سهل عبد الله التستري. للدكتور كمال جعفر. الجزء الأول ص ١٩٣. ١٩٤.

<sup>(</sup>٨٠، ٨١) الفلسفة الأخلاقية في الإسلام. الدكتور صحى ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٨٢) التصوف طريقًا ومدهبًا: للدكتور محمد كمال جعفر ص ٢٢٧.

#### أنواع الذكر:

للذكر عدة أنواع: منه، ما هو ثناء على الله، مثل، سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، ومنه، ما هو دعاء مثل،: «ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا»، ومنه، ما هو مناجاة، مثل، موقف المصلى فى الصلاة، فإن الصلاة مناجاة. ومنه، ما هو للرعاية فى الدنيا، مئل، طلب حماية الله، والنصر على الأعداء والشيطان، ومنه، ما هو للرعاية الأخروية كطلب ريادة الدرجات (٨٣).

ويعتبر ابن عطاء الله السكندرى الصلاة على النبى على نوعًا من الذكر فيقول (AL) عالى تعالى فى كتابه العزيز: ﴿إِن الله وملائكته يصلون على النبى يأيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليها ، ومن هنا فإنا نعتبر الصلاة على النبى ذكراً وفى الحديث الشريف «الصلاة على النبى نور» (AD).

#### أحكام الذكر:

ينبغى إخراج كلمة (لا إله إلا الله) من مخارجها الصحيحة السليمة، ونطقها نطقًا لغويًا سليًا، فأخص وأدل أذكار الصوفية هي لفظ الجلالة (الله) و «لا إله إلا الله»، وينبغي على المريد نطقها نطقًا سليًا..، فأحكام الذكر «تتلخص فيها نص عليه الفقهاء وهي إخراج الكلمة، وضبط نقطها اللغوى، وهي موضع الصدق والعزيمة، ويلزم ذلك المتعلم والتشديد عليه، وأما التخفيف وعدم مراعاته العزيمة مع إرادة وجه الله وموضع صدق النية والإخلاص بنهوض السر والاتجاه إلى الله وحده دون سواه فذاك رخصة للعوام، على قدر طاقتهم تيسيرًا لهم، فالعزيمة للخواص والرخصة للعوام، لأننا إذا شددنا على العوام حرمناهم من فضل الذكر، وفي الحديث الشريف «يسروا ولا تعسروا».

#### أدب الذكر:

ذكر العارمون آدابًا كثيرة للذكر أهمها وأولاها بالرعاية(٨٦):

١ – الخشوع والتأدب، واستحضار معانى الصيغ، ومحاولة التأثر بها، وملاحظة مقاصدها وأغراضها.

٢ – خفض الصوت ما أمكن ذلك مع اليقظة والهمة الكاملة حتى لا يشوش على غيره.

وقد أشارت الآية الكريمة إلى هذه الآداب فقال تعالى: ﴿وَاذْكُرَ رَبُّكُ فَى نَفْسُكُ تَضَرَّعًا وَخَيْفَةً ﴿ وَدُونَ الْجُهْرِ مَنَ الْقُولُ بِالْغُدُو وَالْآصَالُ وَلَا تَكُنَ مِنَ الْغَافِلِينَ﴾ (٨٧).

<sup>(</sup>۸۳) مفتاح الفلاح لابن عطاء اقه السكندرى ص ٣.

<sup>(</sup>٨٤) المرحع السابق ص ٢٨:

<sup>(</sup>٨٥) مناك صيغ: استعملها أصحاب الطرق دكرت بعضها عند الحديث عن تراثهم.

<sup>(</sup>٨٦) أتنى من أتباع الطريق ملاحظة ذلك ملاحظة جيدة.

<sup>(</sup>٨٧) الآية ٢٠٥ من سورة الأعراف.

٣ - موافقة الجماعة إن كان الذكر مع جماعة، فلا يتقدم عليهم، ولا يتأخر عنهم، ولا يبنى على مراءتهم، بل إن حضر وقد بدأوا، ابتدأ معهم من أول صيغة، ثم قضى ما فاته بعد انتهائه، وإن تأخر عنهم في أثناء القراءة، قرأ ما فاته وأدركهم، ولا يبنى على قراءتهم أصلًا، لئلًا يكون بذلك قد حرف القراءة، وغيرً الصيغ وذلك حرام اتفاقًا.

٤ - النظافة في الثوب والمكان، ومراعاة الأماكن المحرَّمة والأوقات المناسبة.

٥ – الانصراف في خشوع وأدب، مع اجتناب اللغط واللغو اللذين يذهبان بفائدة الذكر وأمره.

أما الإمام الشعرانى فقد لخص فى كتابه الأنوار القدسية آداب الذكر (٨٨) قال: إن الأشياخ عددوا للذكر ألف أدب ثم قالوا: ويجمع هذه الآداب كلها عشرون أدبًا للذكر، من لم يتحقق بها فبعيد عليه الفتح، خمسة منها سابقة على الذكر، واثنا عشر حالًا للذكر، وثلاثة بعد الفراغ من الذكر.

الخامس: أن يرى استمداده من شيخه هو استمداده حقيقة من رسول الله ﷺ لأنه واسطة بينه وبينه.

أما الآداب الاثنا عشر التي ينبغي على الذاكر اتباعها حال الذكر فنختار منها أهم هذه الآداب. الأول: الجلوس على مكان طاهر.

الثانى: أن يضع راحتيه على فخذه، واستحبوا جلوسه للقبلة إن كان يذكر وحده، وإن كانوا جماعة تحلقوا.

الثالث: تطييب مجلس الذكر بالرائحة الطيبة.

الرابع: يغمض العينين، وذلك أن الذاكر إذا أغمض عينيه تسد عليه طرق الحواس الظاهرة شيئًا فشيئًا، وسدها يكون سببًا لفتح حواس القلب.

الخامس: أن يتخيل الشخص شيخه بين عينيه ما دام ذاكرًا، وهذا عندهم من آكد الآداب، لأن المريد يترقى منه إلى الأدب مع الله والمراقبة له.

السادس: أن يختار من صيغ الذكر لفظة (لا إله إلا الله)، فإن لها أثرًا عظيمًا عند القوم لا يوجد في غيرها من سائر الأذكار، فإن فنيت شهواته وأهويته كلها فحينئذ يصلح أن يذكر الله تعالى بلفظ

<sup>(</sup>٨٨) الأنوار القدسية للشعراني ص ٣٦ وما بعدها بتصرف محدود.

الجلالة فقط، من غير نفى، وما دام يشهد شيئًا من الأكوان فَذِكْر الله تعالى بالنفى والإثبات واجب عليه في اصطلاحهم.

السابع: تفرغ القلوب من كل موجود حال الذكر سوى الله يقول: لا إله إلا الله: فإن الحق تعالى غيور لا يحب أن يرى في قلب الذاكر غيره، ولولا أن للشيخ مدخلًا عظيمًا في تأديب المريد، ما ساغ للمريد أن يتخيل شخصه بين عينيه لا في قلبه، وإنما شرطوا نفى كل موجود من الكون ليتمكن له تأثير قول: لا إله إلا الله بالقلب، ثم يسرى المعنى إلى سائر الجسد، وأجمعوا على أنه يجب على المريد أن يذكر بقوة تامة بحيث لا يبقى منه متسع ويهتز من فوق رأسه إلى أصبع قدميه، وهى حالة يستدلون بها على أنه صاحب همة.

## وأما الثلاثة الآداب التي بعد الذكر فهي :

١ - أن يسكت بعد سكون وتخشع، ويحضر مع قلبه مترقبًا لوارد الذكر.

٢ - أن يذم نفسه مرارًا بقدر ثلاثة أنفاس إلى سبعة أنفاس وأكثر حتى يدور الورد فى جميع عوامله فتنور بصيرته، وتقطع عنه خواطر النفس والشيطان وتكشف عنه الحجب، وهذا كالمجمع على وجوبه عندهم.

٣ - منع شربه الماء البارد عقب الذكر، فإن الذكر يورث حرقة وهيجانًا وسوقًا إلى المذكور الذي
 هو المطلوب الأعظم من الذاكر، وشرب الماء يطفئ تلك الحرارة.

هذه هى أهم آداب الذكر، وهناك بعض الملاحظات التى نلمسها فى أذكار الطرق الصوفية فمثلًا (يلاحظ أن لكل طريقة نوعًا من الأذكار والأوراد والأحزاب يرددها المريدون سواء فى مجالسهم أو فيها بينهم وبين أنفسهم)(٨٩).

وسنتحدث عن الأحزاب والأوراد في مكانها المناسب من هذا الكتاب إن شاء الله.

## الإمام ابن تيمية ومجالس الذكر

أنكر الإمام ابن تيمية مجالس الذكر في جماعة، وعدها بدعة وقال: إنه لم يكن على عهد الرسول على أنكر الإمام ابن تيمية مجالس ذكر حقيقية فهي مجالس تعليم القرآن، ومدارسة الحديث والفقه والإرشاد والتوجيه لما فيه صالح المجتمع في الدنيا والآخرة.

وللرد على العلامة الجليل الإمام ابن تيمية رحمه الله نقول: إن النبى على والمسلمين في صدر الإسلام كانوا مسغولين بتأسيس الدولة الإسلامية، ونشر دين الله في كل مكان، ومحاربة الكفار والمرتدين، فلم يكن هناك وقت عندهم لمجالس الذكر في جماعة، فلما تم نصر الله، وانتشر الإسلام شرقًا وغربًا، وبدأ تأتير الحضارات الأخرى في الثقافة العربية، واشتغل فريق من المسلمين بالثروة والجاه وحب الزينة

<sup>(</sup>٨٩) الحياه الروحية في الإسلام للمرحوم الأستاد الدكتور مصطفى حلمي ص ٥٦.

اعتزل فريق آخر زينة الحياة الدنيا، واتجه إلى زهدها مثل الحسن البصرى، وكان يدرس للناس فى المسجد ويفقههم فى أمور دينهم ودنياهم وتطور الأمر وأصبح له مجلس ذكر، وهو يعد أول مؤسس لمجالس الذكر.

وقد يكون الإمام العظيم ابن تيمية مجافيًا للحق في اعتباره مجالس الذكر بدعة، فها هو ذا رسولنا الكريم ﷺ يقول: «ما من قوم يذكرون الله إلا حفتهم الملائكة، وغشيتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة، وذكرهم الله فيمن عنده». وقال أيضًا ﷺ: «يقول الرب يوم القيامة سيعلم الجمع من أهل الكرم: فقال: ومن أهل الكرم يا رسول الله، قال: أهل مجالس الذكر في المساجد» (٩٠٠).

وأخرج الترمذى ومسعد وابن أبي شيبة وأحمد والنسائى وابن حبان عن معاوية رضى الله عنه: أن النبى ﷺ خرج على حلقة من أصحابه، فقال ما أجلسكم؟ قالوا جلسنا نذكر الله ونحمده فقال: أتانى جبويل فأخبرنى أن الله يباهى بكم الملائكة.

من ذلك كله نستطيع أن نقول بوضوح: إن مجالس الذكر ليست بدعة أبدًا كما قرر الإمام ابن تيمية رضى الله عنه، وإنما هي ارتفاع بالإنسان فوق الماديات وسمو لروحه، وجلاء لقلبه، وطهر لنفسه.

وقد يكون مما حمل الإمام الفاضل ابن تيمية على إنكاره مجالس الذكر أنه وجد على أيامه تلك الحلقات الغريبة عن مجالس الذكر الحقيقي التي ابتدعها بعض المنتسبين إلى الطريق ظلبًا، ويوجد مثله الكثير حتى يومنا هذا.

ويحذر الباحثون من حركات الذكر البهلوانية التي يصطنعها ويجيدها بعض مدعى التصوف، وتلك الأصوات العالية التي ترتفع من الأفواه ولا تتجاوز الحناجر إلى ما وراءها، إنما يراد بالذكر أن يكون المؤمن على صلة دائمة بالله في عباداته وفي عمله، وفي خلوته، وحين يكون مع الناس. فهذا الذكر هو الذي يجعل المؤمن يستحى من ربه فلا يغفل عن مراقبته، ولا يجرؤ على معصيته، ولا يقصر فيها أوجب عليه، وهو في حالاته كلها ممتلىء القلب بالخشوع لله والامتثال له والحياء منه (٩١).

إن ما أود أن أقوله حقيقة، إن طريقة الذكر أصبحت تسىء إلى التصوف والطرق الصوفية، بل فى رأيى أنها الآن الشرخ الواضح الذى أحدثه الأدعياء من المريدين والأتباع فى الطرق الصوفية فنحن نرى مثلا حلقات الذكر بالألحان والإيقاعات والدف والبندير والصياحات الغريبة التى شوهت ذكر الله تعالى، حتى أننا رأينا أن طريق الذكر تعنى الشكل الإيقاعي الذي يكون عليه إنشاد ذكر الله. وهو إيقاع جماعي للفظة الجلالة، و (لا إله إلا الله) أو (الله حي) ويتخللها إيقاعات وألحان أخرى لقصائد دينية.

كها رأينا حين دراسة طريقة الذكر في الطرق الصوفية أن الطريقة قسمان: أحدهما يسمى الأرضية،

<sup>(</sup>٩٠) رواه الترمذي وابن ماجه عن أبي هريرة وأبي سعيد.

<sup>(</sup>٩١) محلة منبر الإسلام (عدد شعبان ١٣٨٦ هـ) ص ١١٢ مقالة الأستاذ الدكتور مصطفى زيد وذكرها الأستاذ الدكتور شلبى في كتابه الحياة الاجتماعية في الفكر الإسلامي ص ٢٠٥.

وهو أن تجعل أبياتا من الشعر ملحنة تلحينا موزونا ثم يقاس عليها تلحين (لا إله إلا الله)، أو أن يلحن الذكر وتقاس على تلحينه أبيات من الشعر، فينشد الرئيس لحن الأبيات من صيحات نغم الذكر، ويردد الذكر من سجاحات تلك النغم، أى قراءتها. والقسم الثانى أن يجعل اللحن فى الأبيات فقط وأن يحتفظ بأزمنة النغم حتى لا يخرج المنشد عن الإيقاع، ويستعمل فى هذه الطريقة آلات الإيقاع الدف والبندير والتصفيق.

وهكذا أصبحت طريقة ذكر الله تعالى.. إنشادًا على إيقاعات وألحان يهتز ويتمايل على دقاتها الأتباع والإخوان الأدعياء مما أساء للطرق الصوفية إساءة بالغة وأصبحت طريقة ذكر الطرق الصوفية تغرة ينفذ منها أعداء التصوف.

إن الذكر بهذه الطريقة المنحرفة ليس ذكرًا لله تعالى، وإنما مجرد رقص وهز للأجساد والأرداف، يمثل انحرافًا خطيرًا عن الطريقة المثلى لرواد الطرق وأصحابها الأجلاء، الذين لم يأمروا أتباعهم قط بعمل هذه الحركات المستسنعة وإنما أمروهم بذكر الله ذكرًا سليبًا صحيحًا، وعلموهم آداب الذكر وألزموهم باتباعها، ولكن الدخلاء على الطريق شوهوا صورة الذكر الجميل، وأضافوا إليه وجرحوه..، وأصبح الذكر الذي هو أصل زينة الطريق فرصة استغلها أعداء التصوف، والطرق الصوفية.

وإنها لدعوة صريحة خالصة لوجه الله تعالى لمريدى وأتباع الطرق الصوفية: ينبغى ألا يكون ذكر الله يهذا التشويه المشاهد والمعروف.

وإذا كنا حقيقة نحتاج إلى ثورة روحية تبدأ من عمق العمق، فإن المؤلف يناشد حوالى خمسة ملايين مصرى يمثلون أكبر حزب، وأكبر دائرة فى مصر أن يطهروا الطريق نما حسب عليه ومن هؤلاء الدخلاء عليه من المرتزقة والمنتفعين وهم أعداء الطريق بِحَق.

وبالطبع فإن الحديث عن الذكر يجرنا إلى الحديث عن السماع.

## ثالثا - السماع:

يقصد بالسماع الغناء والموسيقى - وهى الضابط للإيقاع - وإنشاد الشعر والمنظومات، والغناء والرقص والتمايل وهى من أقسام السماع وبالطبع: إذا كان السماع بهدف اللعب بالغرائز والشهوات فهو منهى عنه، وخاصة رأى أئمة المسلمين المجتهدين هو التحرز من السماع والإقلال منه خوفا من أن يؤدى إلى شرور النفس وفسادها، أما الإباحة، فللمستمع الذى تتوفر فيه الرغبة فى الطاعات وتذكره بما أعده الله لعباده المتقين من الدرجات فى الجنة (٩٢).

فأبو حنيفة النعمان رضى الله عنه يجعل السماع من الذنوب، وكذلك صح عن مالك رضى الله عنه إنكار السماع وكراهته، والشافعي رضى الله عنه يجعله للعوام مكروها، ولا يلحقه بالمحرمات، بل كان بجعله مما يسقط المروءة، والإمام أحمد بن حنبل رضى الله عنه ينهى عنه من حيث الورع.

<sup>(</sup>٩٢) أبو الحسن الشادلي. للأستاد على سالم عماد حد ٢ ص ١٥٢.

ويوضح هذه الآراء الشيخ عبد القادر الأربلي صاحب كتاب حجة الذاكرين ورد المنكرين (٩٣) السماع عند (الشافعية): لهو مكروه، ويشبه الباطل، وترد شهادة محله، (وعند المالكية): يجب على ولاة الأمور زجرهم ومنعهم وإخراجهم من المساجد إن كانوا يفعلون في المسجد، وعند الحنابلة لا يصلى خلفهم ولا تقبل شهادتهم، وعقد النكاح على يدهم فاسد، ويقولون: إن سعيد بن المسبب مشى ودار وسقط في حال الذكر في عقد رسول الله على فقال النهاء: اذبحوه، فقصدوا ذلك نم قال: لا تذبحوه ولكن ألقوا عليه بهذا العمود لا أبرح من مكاني هذا حتى أجدد إيمانه، ويقولون: أول من أحدث الرقص (السامرى) حين اتخذ لهم العجل هكذا قال الطرطوشي، ويقيسون ويسبهون دورانهم وفعلهم على فعل المشركين ودورانهم في أيام كفايتهم، ويستدلون بحديث من تشبه بقوم فهو منهم. وقد ذكرنا من قبل رأى إمام الحنفية وقلنا: إن أبا حنيفة النعمان رضى الله عنه لم ينكر السماع فقط بل جعله من الذنوب.

ويقول الإمام العزبن عبد السلام وهو أحد فقهاء القرن السابع الهجرى: إن السماع ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

١ – منها ما هو حرام محض: وهو لأكثر الناس من الشباب. ومن غلبت عليهم شهواتهم ولذاتهم، وملكهم حب الدنيا، وتكدرت بواطنهم، وفسدت كل مقاصدهم، فلا يحرك السماع منهم إلا ما هو الغالب عليهم، وعلى قلوبهم من الصفات الذميمة سيها في زماننا هذا (١٤٠)، وتكدر أحوالنا، وفساد أعمالنا.

٢ – ومنها ما هو مباح لمن لاحظ له منه إلا التلذذ بالصوت الحسن واستدعاء السرور والفرح، أو
 يتذكر غائبا أو ميتا فيثير حزنه فيروح بما سمعه.

ومنها ما هو مندوب: وهو لمن غلب عليه حب الله تعالى والشوق إليه، فلا يحرك السماع منه إلا الصفات المحمودة، وتضاعف الشوق إلى الله سبحانه وتعالى<sup>(٩٥)</sup>، وبعد ذلك يقول الإمام العز بن عبد السلام: ومجمل القول في ذلك أن من سمع فظهرت عليه صفات نفسه، وتذكر به حظوظ دنياه، فاستثار بسماعه وسواس هواه، فالسماع عليه حرام محض، ومن سمع فظهر له ذكر ربه وخوفه من ذنبه وذكر آخرته، فأتيح له ذلك الذكر شوقًا إلى الله تعالى وحبًّا فيه ورجاءً لوعده وخوفًا من وعيده فسماعه ذكر من الأذكار مكتوب في صحائف الأبرار<sup>(٩٦)</sup>.

وقد كتب النبيخ عبد الغنى النابلسى الحنفى أحد فقهاء القرن التاسع الهجرى رسالة عن الموسيقى والغناء التى استدل بها القائلون بالتحريم – على فرض صحتها – مقيدة بذكر الملاهى، وبذكر الخمر، والقينات والفسوق والفجور، ولا يكاد حديث يخلو من ذلك، وعليه كان الحكم عنده في سماع الأصوات والآلات المطربة أنه إذا اقترن بشيء من المحرمات، أو اتخذ وسيلة للمحرمات، أو أوقع في

<sup>(</sup>٩٣) حجة الذاكرين ورد المنكرين للشيح عند القادر الأربلي – طبعة جريدة الإسكندرية سنة ١٢٩٩. ص ٥.

<sup>(</sup>٩٤) القرن السابع الهجرى: وهو شبيه بما يحدث الآن في معظم ما نسمعه

<sup>(</sup>٩٥، ٩٦) كتاب حل الرمز ومفاتيح الكنوز أو «مين الشريعة والحقيقة» للعز بن عبد السلام ص ٢٨، ٢٩ على التوالى

والمرحوم الشيخ محمود شلتوت ذكر هذا التلخيص لتلك الرسالة وعلق عليه بقوله: إن هذا يوافق تماما في المغزى والنتيجة الأصل الذي قررناه في موقف الشريعة بالنسبة للغناء والموسيقي، وعلى هذا فسماع الآلات أو الأصوات الجميلة لا يمكن أن يحرم باعتباره صوت آلة أو صوت إنسان. وإنما يحرم إذا استعين به على محرم أو اتخذ وسيلة إلى محرم أو ألهى عن واجب(١٨٨).

ويقول صاحب كتاب التمكين في شرح منازل السائرين: «وحكم السماع سرعا: يتبع ما تعلق به، إن خيرا فخيرا وإن شرا فشرا، فإن كان المقصود بالسماع حب الله تعالى والتبتل إليه والازدياد من الإيمان به والتحبب إليه. فأنعم به من سماع!، وإن كان السماع مثيرًا للهوى موقظًا لغرائز النفس. ويراد به غير المقصود منه فهو في مثل هذا المقام فتنة ويحرم»(١١١).

وهذا هو رأينا الذى نقول به. فإذا كان هدف السماع مجرد اللهو والتسلية واستغال النفس، وانبساطها وسرورها، وفسادها وتقوية الغرائز وامتدادها والتذاذها، فالسماع مكروه محرم، أما إذا كان السماع بعيدًا عن المجون بريئًا من اللهو يرجو منه صاحبه سمو روحه، وارتفاع نفسه بهمته فهو ليس مكروها.

وإذا استعرضنا آراء الصوفية في السماع فسنجد أن الصوفية كانوا يفتون فيه حسب مفاهيمهم ومشاربهم في الورع، فمنهم من عده بدعة ضارةً وتحريضًا على الرذيلة فقال بإنكاره، ومنهم من جعل الحكم عليه بحسب ظروفه ومناسباته وأثره، فإن كان الأثر محمودا أجازه وإن كان الأثر سيئا أنكره ونهى عنه، ومنهم. من جعله مندوبًا وقال بإطلاقه (١٠٠٠).

ورأى الإمام القشيرى أن السماع مباح في الجملة إذا لم يقصد إلى محظور أو مذموم أو ينخرط في سلك اللهو.

ويقول الطوسى: «وأهم ما امتاز به الصوفية، هو التحرز في السماع وهم يكرهون السماع إذا تطرق الغرض منه إلى الفساد والمخالفة واللهو وترك الحدود»(۱۰).

وقد سئل بعض الصوفية عن السماع منهم أبو سليمان الداراني فقال: وكل قلب يريد الصوت

<sup>(</sup>٩٧) الحياة الاجتماعية في التفكير الإسلامي: للاستاد الدكتور أحمد شلمي ص ١٧٥

<sup>(</sup>٩٨) المتاوى: للمغفور له الإمام الأكبر الشيخ محمود شلتوت ص ٤١٤، ٤١٤، وذكر، الاستاذ الدكتور أحمد شلسي في كتابه. الحياة الاجتماعية في التفكير الإسلامي ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٩٩) التمكين في شرح منازل السائرين للهروى ص ٥٠.

<sup>(</sup>١٠٠) كتاب أبو الحسن الشاذلي: لعلى سالم عمار. الجزء الثاني ص ١٥٢.

<sup>(</sup>١٠١) اللمع: للطوسى ص ٢٧٣، ٢٧٦.

الحسن، فهو ضعیف یداوی، کها یداوی الصبی إذا أرید أن ینام، ثم قال أبو سلیمان: إن الصوت لا یدخل فی القلب شیئا. وإنما یحرك من القلب ما فید(۱۰۲).

وسئل ذو النون عن السماع فقال: «وارد حق يوصل القلوب إلى الحق. فمن أصغى إليه بحق تحقق. ومن أصغى إليه بنفسه تزندق»(١٠٣).

ومن الصوفية المعارضين للسماع أبو الحارث الأولاسي، يقول الأولاسي:

«رأيب إبليس - لعنه الله - في المنام على بعض البلد وأنا على سطح، وعلى بمينه جماعة وعلى يساره جماعة وعلى يساره جماعة وعليهم ثياب نظاف، فقال لطائفة منهم: قولوا.. فقالوا، وغنوا، فاستفزعني طيبه أي طيب قوله حتى هممت أن اطرح نفسى من السطح، ثم قال: ارقصوا فرقصوا أطيب ما يكون، ثم قال لى: أيا أبا الحارث. ما أصبت شيئا أدخل به عليكم إلا هذا» (١٠٤).

وقيل رأى بعضهم النبى على المنام فقال: الغلط في هذا أكبر، يعنى به السماع (١٠٥). ومن الصوفية القائلين بالسماع الشبلى الذي قال حين سئل عن السماع: السماع ظاهره فتنة، وباطنه عبرة، فمن عرف الإشارة حل له استماع العبرة. وإلا فقد استدعى الفتنة، وتعرض للملة (١٠٦).

وقال بعض هم: السماع لطيف غذاء الأرواح لأهل المعرفة، لأنه وصف يدق عن سائر الأعمال، ويدرك برقة الطبع لرقته، ويدرك بصفاء السر لصفائه ولطفه عند أهله(١٠٧).

وعن الكارهين للسماع وغير القائلين به يحدثنا الإمام الطوسى فيقول في جمال زائد طائفة كرهت ذلك وزعمت أن الذى يتعرض لاستماع الرباعيات لا يخلو من أحد وجهين: إما هم قوم متلهون من أهل الدعاية والفتنة، أو هم قوم وصلوا إلى الأحوال الشريفة وعانقوا المقامات الرضية، وأماتوا نفوسهم بالرياضات والمجاهدات وطرحوا الدنيا وراء ظهورهم، وانقطعوا لله عز وجل في جميع معانيهم قالوا: ولسنا نحن من هؤلاء ولا من هؤلاء فلا معنى لانشغالنا بذلك، وترك ذلك أولى بنا. والاستغال بالطاعات وأداء المفترضات واجتناب المحرمات يشغلنا عن ذلك (١٠٨).

نم يتابع الطوسى حديثه فيقول: وقوم كرهوا ذلك للمريدين القاصدين والتائبين لعظم ما فيه من الخطر، إن استلذوا ذلك وتابعوا حظوظهم، فتنحل عند ذلك عقودهم، وتنفسخ عزيمتهم، ويركنوا إلى شهواتهم، ويتعرضوا للفتنة، ويقعوا في البلبلة... وكرهت طائفة أخرى ذلك من جهة أن العامة لا تعرف

<sup>(</sup>١٠٢) الرسالة القشيرية. الجرء الثاني ص ٦٥٦.

<sup>(</sup>۱۰۳) اللمع: للطوسي ص ۳٤۲

<sup>(</sup>١٠٤، ٢٠٥) الرسالة القشيرية ، جـ ٢ ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>١٠٦) اللمع للطوسي: ص ٣٤٢ و٣٥٢ و ٣٧٢ و ٣٧٣، على التوالي.

<sup>(</sup>۱۰۷، ۱۰۸) اللمع للطوسي: ص ٣٤٢ و ٣٥٢ و ٣٧٣ و ٣٧٣، على التوالى.

مفاصد القوم العامة فيها يسمعون، فربما غلطوا في مقاصدهم وزلقوا، فكرهوا ذلك شفقة على العامة، وصيانة للخاصة، وغيرة على الوقت الذي إذا فات لا يدرك. ويقول أيضا: وطائفة أخرى من أهل المعرفة والكمال كرهوا ذلك، لأن أحوالهم مستقيمة، وأوقانهم معمورة، وأذكارهم صافية، وأسرارهم طاهرة، وقلوبهم حاضرة، وهمومهم مجتمعة، لم يخطر ببالهم خاطر ولا يجرى في أفكارهم عارض إلا وهم مشرفون عليه يعلمون من أين مورده وإلى أين مصدره.. فهم مع الله تعالى ببواطنهم وإن كانوا مع الخلق بظواهرهم (١٠٩).

وللإمام الغزالى رأى قيم فى السماع حيث يقول: إن السماع قد يكون حرامًا محضًا. وقد يكون مباحًا. وقد يكون مكروهًا. وقد يكون مستحبًا. أما الحرام: فهو لأكثر الناس من الشبان، ومن غلبت عليهم سهوة الدنيا، فلا يحرك السماع منهم إلا ما هو الغالب على قلوبهم من الصفات المذمومة... وأما المكروه: فهو لمن لا ينزله على صورة المخلوقين، ولكنه يتخذه عادةً له فى أكثر الأوقات على سبيل اللهو، وأما المباح فهو لمن لاحظ له منه إلا التلذذ بالصوت الحسن، وأما المستحب فهو لمن غلب عليه حب الله تعالى، ولم يحرك السماع منه إلا الصفات المحمودة (١١٠).

وقد وضع الإمام الغزالي آدابًا خمسةً للسماع(١١١١).

الأدب الأول: مراعاة الزمان والمكان والإخوان. قال الجنيد: السماع يحتاج إلى ثلاثة أشياء وإلا فلا تسمع. الزمان. والمكان. والاخوان. ومعناه أن الاشتغال به في وقت حضور الطعام، أو صارف من الصوارف مع اضطراب القلب لا فائدة فيه، فهذا معنى مراعاة الزمان، فيراعى حالة فراغ القلب له، وأما المكان: فقد يكون شارعًا مطروقًا، أو موضوعا كريه الصورة، أو فيه سبب يشغل القلب فيجتنب ذلك، وأما الإخوان فسببه أنه إذا حضر غير الجنس من منكر السماع، متزهد الظاهر، مفلس من لطائف القلوب، كان مستقلا في المجلس واشتغل القلب به، وكذلك إذا حضر متكبر من أهل الدنيا يحتاج إلى مراقبته وإلى مراعاته، أو متكلف متواجد من أهل التصوف يرائى بالوجد والرقص، وتمزيق الثياب فكل ذلك مشوش فترك السماع عند فقد هذه الشروط أولى.

الآدب الثانى: هو نظر الحاضرين أن الشيخ إذا كان حوله مريدون يضرهم السماع فلا ينبغى أن يسمع فى حضورهم، فإن سمع فليشغلهم بشغل آخر، والمريد الذى يستضر بالسماع أحد ثلاتة، أقلهم درجة: هو الذى لم يدرك من الطريق إلا الأعمال الظاهرة، ولم يسكن له ذوق السماع فلا ينبغى أن يسمع فى حضورهم، فإن سمع فليشغلهم بشغل آخر، فاشتغاله بالسماع اشتغال بما لا يعنيه، فإنه ليس من أهل الذوق فيتنعم بذوق السماع، فليشتغل بذكر الله أو خدمته، وإلا فهو تضييع لزمانه.

<sup>(</sup>١٠٩) اللمع للطوسي ص ٣٧٣، ٣٧٤.

<sup>(</sup>١١٠) إحياء علوم الدين للإمام الغزالى الجزء السادس طبعة لحنة نشر الثقافة الإسلامية بجمعية الجهاد الإسلامي سنة ١٣٥٦ هـ ص ١٩٩٩.

<sup>(</sup>١١١) المرجع السابق من ص ١٩٣ إلى ١٩٩ باختصار.

الثانى: هو الذى له ذوق السماع ولكن فيه بقية من الحظوظ والالتفات إلى الشهوات والصفات البشرية فرعا يهيج السماع منه داعية اللهو والشهوة فيقطع عليه طريقه ويصده عن الاستكمال.

الثالث: أن يكون قد انكسرت شهوته وانفتحت بصيرته واستولى على قلبه حب الله تعالى، ولكنه لم يحكم ظاهر العلم، ولم يعرف أسهاء الله تعالى وصفاته وما يجوز عليه وما يستحيل، فإذا فتح باب السماع ونزل المسموع في حق الله تعالى على ما يجوز وما لا يجوز، فيكون ضرره من ذلك الخاطر الذى هو كفر أعظم من نفع السماع.

قال سهل رحمة الله عليه: كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل، فلا يصلح السماع لمثل هذا، ولا لمن قلبه بعد ملوث بحب الدنيا وحب المحمدة والثناء، ولا لمن يسمع لأجل التلذذ والاستطابة . بالطبع، فيصير ذلك عادة له ويشغله ذلك عن عباداته ومراعاة قلبه، وينقطع عليه طريقه، فالسماع مزلة قدم يجب حفظ الضعفاء منه.

الأدب الشالث: أن يكون مصغيًا إلى ما يقول القائل، حاضر القلب، قليل الالتفات إلى الجوانب متحرزًا عن النظر إلى وجوه المستحقين، وما يظهر عليهم من أحوال الوجد، مشتغلًا بنفسه ومراعاة قلبه، ومراقبة ما يفتح الله تعالى من رحمته في سره، متحفظًا عن حركة تشوش على قلوب أصحابه بل يكون ساكن الظاهر هادئ الأطراف، متحفظًا عن التنحنح والتثاؤب، ويجلس مطرقا رأسه، كجلوسه في فكر مستغرق بقلبه، متماسكا عن التصفيق والرقص، وسائر الحركات على وجه التصنع والتكلف والمراءاة ساكنًا عن النطق في أثناء القول بكل ما عنه بد، فإن غلبه الوجد وحركه بغير اختيار فهو فيه معذور غير ملوم، ومها رجع إليه الاختيار فليعد إلى هدوئه وسكونه، ولا ينبغى أن يستديمه حياء من أن يقال: انقطع وجده على القرب، ولا أن يتواجد خوفًا من أن يقال هو قاسى القلب، عديم الصفاء والرقة.

الأدب الرابع: ألا يقوم ولا يرفع صوته بالبكاء وهو يقدر على ضبط نفسه، ولكن إن رقص أو تباكى فهو مباح إذا لم يقصد به المراءاة.

والأدب الخامس: موافقة القوم في القيام إذا قام واحد منهم من وجد صادق من غير رياء وتكلف، أو قام باختيار من غير إظهار وجد، وقامت له الجماعة، فلابد من الموافقة، فذلك من آداب الصحبة، فالموافقة في هذه الأمور من الصحبة والعشرة، إذ المخالفة موحشة ولكل قوم رسم، ولابد من مخالفة الناس بأخلاقهم، كها ورد في الخبر لاسيها إذا كانت أخلاقا فيها حسن العشرة، والمجاملة وتطييب القلب بالمساعدة، وقول القائل: إن ذلك بدعة لم يكن في الصحابة، فليس كل ما يحكم بإباحته منقولا عن الصحابة رضى الله عنهم، وإنما المحذور ارتكاب بدعة تعارض سنة مأثورة، ولم ينقل النهى عن عن الصحابة رضى الله عنهم، وإنما المحذور ارتكاب بدعة تعارض سنة مأثورة، ولم ينقل النهى عن شيء من هذا.

ولكن من الملاحظ أنه بالرغم من أن بعض كبار الصوفية - كالإمام الغزالى - قد وضعوا الآداب للسماع إلا أن بعض الأتباع حطموا كل قيد حول السماع واستتزادوا منه، واهتموا به اهتماما كبيرا، بل نراهم قد نبغوا في هذا الفن ووضعوا له الأصول والقواعد.

ولقد رأينا بعد ذلك أتباع الطرق الصوفية قد انسلخوا تماما عن أصول الطريق الصحيح وابتدعوا وتأولوا.

وسنكشف في هذا الكتاب إن شاء الله كشفًا هامًا، وهو أن بعض أصحاب الطرق مثل: الشاذلى، والرفاعى، والدسوقى، قد أنكر السماع لأتباعه، ومع ذلك فإن المريدين والإخوان نسبوا إليهم إباحة السماع كذبًا، ثم إن بعض هؤلاء الأتباع أساءوا للطريقة بسماعهم المزرى، بتمايله، ورقصه وتشنجه العنيف واهتزازه الغريب المشوه.

والحق أنا نلمس طرقًا كثيرةً تنشد الأدوار الموسيقية بمذاهبها المختلفة، في مجالسها الصوفية حتى أنه أصبح للتغنى في مجالس الصوفية طريقة خاصة وضحها بعضهم حيث يقول(١١٢): إن الصوفية درجوا منذ القديم على أن يبدءوا مجالس الذكر: (لا إله إلا الله)، وتعرف عندهم بالأرضية، ويأخذ (الرسيم) الذي هو رئيس المجلس في التدرج بالذاكرين أثناءها من الراست (الرصد) إلى الدوكه إلى السيكا، إلى الجهركاه، إلى الحجازي، ثم الرهاوي، فالكردي، فالبياتي فالصبا(١١٢)، ومن هنا تبدو مقدرة الرئيس في نقل الذاكرين من نغمة إلى نغمة، كما تبدو مقدرة المنشدين في متابعتهم للأنغام والإنشاد، والغالب في الإنشاد على الأرضية أن يكون من كلام الصوفية كقولهم:

إلهى توسلنا بجاه محمد نبيك وهو السيد المتواضع أنلنا مع الأحباب رؤيتك التي إليها قلوب الأولياء تسارع

إلى آخر القصيدة، ثم ينفرد رئيس المنشدين بعد الوصول إلى نغمة الرصد، أو إلى النغمة التى ينتهى عندها إنشاد القصيدة بالاستغاثة أغثنا أدركنا يا رسول الله ثم يقول الموال من نفس النغمة، فالأبيات التى سينشدها عند قيام المجلس من نفس النغمة أيضا ينشدها على الأرض مقطعة، وعند قيام المذاكرين يكرر الأبيات بالطريقة المألوفة، ثم ينفرد بعد ذلك بالمقطعات والقصائد والرقائق وما إليها من كلام الصوفية، وقد يستبيح بعضهم أن ينشد الأدوار الموسيقية بمذاهبها وورودها المعروفة على محالس، الذكر.

وقد أصبحت حلقات ذكر الله تعالى سماعًا موسيقيًا وإيقاعات رتيبة، فوجدنا بعض أبناء الطرق الصوفية، قد ولعوا بالنقر والضرب والعزف والغناء، حتى رأيناهم قد لعبوا دورا كبيرًا لمسناه بوضوح فى تاريخ الحركة الفنية فى مصر.

وهكذا ابتعدت الطرق الصوفية عن أصولها الحقيقية التي نادى بها ورسمها أصحابها الأجلاء لأتباعهم.

ولهذا فإنني أطالب وأوصى رجال المجلس الأعلى للطرق الصوفية، أن يعملوا على تنبيه الطرق

<sup>(</sup>١١٢) مقالة عن السماع للمرحوم التفتازاني نشرها بمجلة المعرفة عدد يونية ١٩٣١م.

<sup>(</sup>١١٣) كل هذه الألفاظ مصطلحات موسيقية ومن هنا نعرف كيف امتلأت مجالس الصوفية بالايقاعات والنغمات الموسيقية

خصوصًا ما نراه فى بعض (الحضرات) من صور غريبة عن الإسلام من هز وغناء وموسيقى وصياح <sup>·</sup> وهرج رهيب.

وما نراه من صور السماع السيىء داخل الموالد فذاك أفظع وأنكى، فها يحدث في الموالد شيء عجيب.

#### رابعا - الموالد:

من أهم ما ترتب على قيام الطرق الصوفية في مضر ظهور وانتشار تلك الموالد المتعددة للاحتفال بذكرى شيوخ الطرق الصوفية وأولياء الله الصالحين:

وإذا كانت الموالد تقام لإحياء ذكرى رجالات الإسلام وأعلامه، فالمفروض أن تكون مناسبات تدعيم وتجديد للقيم الإسلامية والروحية، لا أن تكون بهذه الصورة المشوهة التى تصحب وتستصحب إقامة الموالد، وتعد ورقةً رابحةً في يد أعداء الطرق الصوفية، وليس العيب في إقامة المولد، بل هو عيب النظيم والإعداد.

وواجب مشايخ الطرق الصوفية في مصر أن يعملوا على تطهير تلك الموالد مما يشوبها، أو شابها من هؤلاء الأدعياء، الذين شوهوا صورة الطريق الناصعة لدرجة أن بعض أهل مصر يتصور تصورًا خاطئًا أن التصوف في الطرق الصوفية يعني، موالد وخرق، وعمامات حمراء، أو خضراء، أو سوداء أو شعور طويلة وحركات حواة وقبض على الثعابين، وطبول ورقص وغناء غريب.

وحقيقة أن معظم التجمعات الكبيرة تحوى مثل هذه الظواهر، إلا أننا نوصى بأن يعمل المسئولون بوزارة الأوقاف والأزهر الشريف والمجلس الأعلى للطرق الصوفية، على ترشيد هذه الموالد وتنظيمها بحيث تكون بحق إحياءً لذكرى رجال الإسلام وأقطابه وتدعيهًا للقيم الروحية السليمة.

ومن العجيب حقا أن ما يحدث الآن في الموالد، هو ما كان يحدث في الموالد القديمة خصوصا القرنين العاشر والحادي عشر الهجريين(١١٤).

وقد يكون أيضا مما ساعد على تعدد الموالد وانتشارها، تلك الأضرحة الكثيرة المنتشرة في كل مكان في أرض مصر.

وأود أن أشير هنا إلى ناحية أخرى وهي: كما أن أتباع الطرق الصوفية تعودوا إقامة القبور الفخمة؛

<sup>(</sup>١١٤) مثلاها هوذا الجبرتى يصف ما كان يحدث في مولد العفيفي «ينصون خياماً كثيرة وصواوين ومطابخ وقهاوى، ويجتمع العالم الأكبر من أحلاط الناس، وخواصهم، وعوامهم، وفلاحى الأرياف، وأرباب الملاهي، والملاعب، والعوازى، والمغايا، والقرادين، والحواة، فيملئون الصحراء والبساتين، فيطئون القبور ويبولون، ويتعوطون، ويزنون، ويلوطون، ويلعبون، ويرقصون، ويضربون بالطبول والرمور، ليلاً ونهاراً، ويجتمع لذلك الفقهاء العلماء، ويقتدى بهم الأكابر من الأمراء والتجار والعامة من غير إنكار، يل يعتقدون أن ذلك قربة وعادة، ولو لم يكن ذلك لأنكره العلماء، فضلاً عن كونهم يفعلونه، فالله يتولى هدانا أجمعين». تاريح الجمراتي طبعة ١٣٢٢ هـ ص ٢٢٥ جـ ١

لمشايخهم الكبار، والاحتفال بموالدهم، فإن الشيعة أيضا يشاركونهم في ذلك، وذلك لا يعنى بالطبع أننى أوافق الدكتور الشيبى حين يرى، أن مسألة زيارة قبور الأولياء والاحتفال بموالدهم ظاهرة شيعية الأصل حيث يقول: «إن تفديس القبور وزيارها كاما وقفًا على الشيعة الذين كانوا يقصدون قبر الحسين من قديم مما هو معروف عند الشيعة حيى الآن»(١١٥) وإنما أقول: إنها ظاهرة مشتركة بينها دون أن أقول إن أحدهما أخذ هذه الظاهرة عن الآخر.

وأخيرا.. لعل مما ساعد على الاعتقاد في الموالد وانتشارها تلك الكتابات الغريبة، التي كتبها مر وجو الكرامات، أمثال الشيخ يوسف النبهاني صاحب كتاب كرامات الأولياء، الذي يقول: إن من كرامات سيدى أحمد البدوى، ما ذكره سيدى الشيخ محمد الشناوى رضى الله عنه قال: إن شخصا أنكر حضور مولده (مولد البدوى) فسلب الإيمان، فلم يكن فيه شعرة تحن إلى دين الإسلام، فاستغاث بسيدى أحمد رضى الله عنه، فقال بشرط أن لا تقول (يقصد ألا تنكر القول بالموالد)، فقال: نعم، فرد عليه نوب إيمانه، ثم قال له: وماذا تنكر علينا؟ قال: اختلاط الرجال والنساء، فقال له سيدى أحمد رضى الله عنه: ذلك واقع في الطواف، ولم يمنع أحد منه، ثم قال: وعزة ربى ما عصى أحد في مولدى رضى الله عنه: ذلك واقع في الطواف، ولم يمنع أحد منه، ثم قال: وعزة ربى ما عصى أحد في مولدى إلا وتاب وحسنت توبته، وإذا كنت أرعى الوحوش والسمك في البحار، وأحميهم من بعضهم، أفيعجزني الله عز وجل عن حماية من يحضر مولدى؟(١٦٦).

وهذه الحكايات الغريبة، جعلت الأتباع وغيرهم يتسابقون إلى حضور مولد هؤلاء المشايخ أصحاب الكرامات الكبيرة...، وهذا يجعلنا نتوقف ويجرنا لإلقاء الضوء على الكرامة:

## الكرامة.. وأقسامها:

الكرامة هي الأمر الخارق لما تعود عليه البشر أن يجدوه مقبولًا عقلًا ومطابقًا لقوانين ونظم الطبيعة والحياة، غير أن هذا الأمر الخارق لما تعود عليه البشر لا يقترن بدعوى النبوة ولا إيحاء لها، ولا سحر دجال، وإنما يخص الله أولياءه العارفين بها، وهو القادر الفعال لما يريد.

وقد يفهم من تعريفى للكرامة أننى من القائلين والمؤيدين لكرامات الأولياء، ولا أستطيع أن أقرر الآن ذلك قبل إلقاء الضوء على المشكلة، وإن كنت أقول: إن أعظم كرامة يهبها الله لمخلوق من مخلوقاته، هى كرامة الهداية والتوفيق فى حياته وأعماله قال القشيرى: «واعلم أن من أجل الكرامات التى تكون للأولياء دوام التوفيق للطاعة والعصمة عن المعاصى والمخالفات»(١١٧).

وقد قسم ابن عربى فى الفتوحات المكية الكرامات إلى قسمين: ١ - حسية. ٢ - معنوية.

<sup>(</sup>١١٥) الصلة بين التصوف والتشيع للدكْتُور الشيمي ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>١١٦) كرامات الأولياء للشيخ يوسف البهاني ص ٣١٠.

<sup>(</sup>١١٧) يستان العارفين للإمام أبي زكريا النووى ص ٦٠.

أما الكرامات الحسية، فهي كرامات العامة مثل: المشي على الماء، وطي الأرض والاطلاع على الكوائن، والإخبار بالماضي والحاضر والمستقبل، أما الكرامات المعنوية، فهي كرامات الخاصة من عباد الله، وهي كرامة العمل بشريعة القرآن والتمسك بها.

وتفس هذا التقسيم للكرامة نجده عند ابن عطاء الله السكندري في لطائف المنن(١١٨).

## الكرامة... بين مؤيديها ومنكريها:

يرى بعض الباحثين (۱۱۹)، أن هذه المشكلة من المشكلات الكبرى التى يختلف فيها علماء المسلمين اختلافًا بينا..، فبينها نجد المعتزلة يرفضون القول بحدوث مثل هذه الخوارق في الطبيعة (۱۲۰)، نجد الأنساعرة وجميع أهل السنة يسلمون بوقوعها (۱۲۱)، وكل فريق منهم يدعم رأيه بأدلة من الكتاب والسنة وبأدلة عقلية خالصة أيضا.

فالمعتزلة مثلا من أبرز المنكرين للكرامة...، يقول المناوى في الكواكب الدرية(١٢٢): إن المعتزلة أنكروا الكرامة محتجين بأمور:

الأول: أنها توجب القياس المبنى بغيره لعدم تميزها عن المعجزة فلا تدل المعجزة على النبوة. الشانى: أنها تفضى إلى السفسطة لاقتضائها انقلاب الجبل ذهبا أبريزًا والبحر دمًا عبيطا ونحو ذلك.

الثالث: أنه لو ظهر لولى كرامة لجاز الحكم له بمجرد دعواه أنه يملك حبة بر أو فلسًا واحدًا بغير بينة لظهور كرامته المؤذنة بعلو درجته عند الله، المانعة لكذبه سيها في تافه، وهو باطل بإجماع المسلمين المؤيد بقول إمام المرسلين «البينة على من ادعى واليمين على من أنكره».

الــرابع: أن ظهورها يوجب نقض العادة لتكثرها بتكثر الأولياء عن كونه خارقًا فيصير عادة.

الخامس: أنها تُسُدّ باب إثبات النبوة، لاحتمال كون المعجزة إكراما لا تصديقا فيطوى بساط النبوة رأسا.

السادس: أنها تخل بجلال كمال الأنبياء لمشاركة الأولياء لهم في ذلك.

السابع: أنها لا تتميز عن السحر.

ويرد المناوى على كل حجة من هذه الحجج ردًّا غير قوى في كثير من الأحيان فيقول: (فأجيب عن الأول بأن المعجزة تقارن دعوى النبوة والكرامة لا تعارضها، بل يجب قرنها بالانقياد إلى النبي وتصديقه والسير على منهاجه فلا التباس.

<sup>(</sup>١١٨) لطائف المنن لابي عطاء الله السكندري ص ٤٤.

<sup>(</sup>١١٩) ابن عطاء الله السكندري للدكتور أبو الوفا التفتازاني ص ٧٢.

<sup>(</sup>١٢٠) مماتيح الغيب المشتهر بالتفسير الكبير لفحر الدين الرازي: طبعة القاهرة ١٣٢٤هـ حـ ٥ ص ٤٦٣.

<sup>(</sup>١٢١) المرق بين الفرق لعبد القادر البغدادى: طبعة القاهرة ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>١٢٢) الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية لعبد الرؤوف المناوي ص ٨، ٩ صححه وعلق عليه محمود حسن ربيع

وعن الثانى بأن ذلك لا يقتضى سفسطة، على أن التجويزات العقلية لا تقدح في العلوم العادية.

وعن الثالث بأن الكرامة لا توجب للولى ولا تصديقه فى كل أمر، وقد سئل شيخ الطريق الجنيد.. أيزنى العارف؟ فقال: وكان أمر الله قدرا مقدورا، وهب أن الظن حاصل بطدقه فى دعواه لكن الشارع جعل لثبوت الدعوى منهجًا مخصوصًا ورابطًا معروفًا لا يسوغ العدول عنه، ألا ترى أن كثيرا من الظنون التى تكاد تقرب من اليقين، لا يجوز الحكم بها لخروجها عن الهوابط الشرعية.

وعن الرابع بأن كثرتها تكون استمرارًا لنقض العادة فلا نسلم كونها خروجا عنه، والكرامة وإن توالت على الولى حتى ألفها واعتادها، لا تخرجه عن طريق الرشاد ووجه السداد.

وعن الخامس بأن المقارنة للدعوى تفيد القطع بالصدق عادة.

وعن السادس بأن الكرامة تفيد جلالة قدر الأنبياء حيث بلغت أمهم ذلك ببركة الاقتداء بهم فلا إخلال.

وعن السابع بأنها تفارقه، وتتميز عنه بأنها لا يجدى فيها التعلم والتعليم، ولا تمكن المعارضة، ولا تجامع شره النفس، ولا تكون بمزاولة أعمال مخصوصة بخلافه، ثم يقول المناوى: «إن أهل القبلة اتفقوا على أن الكرامات لا تظهر على الفسقة، الفجرة، بل على الموفقين البررة، وبذلك لاح الطريق إلى أن معرفة الأنبياء لا تفسد، فإن الولى ينقاد للنبى الذى ظهرت المعجزة على يديه ويقول: معشر الناس هذا نبى الله فاتبعوه، ويكون أول منقاد»(١٢٣).

والعجيب أن المناوى ذكر في كتابه الكواكب الدرية كرامات أسطورية وقعت لبعض الصالحين، جعها من كتب المناقب والطبقات، من هذه الكرامات: (إحياء الموتى، وكلام الموتى وانقلاب الأعيان لهم، وانطواء الأرض لهم، وكلامهم للحيوان والنبات، والجماد، وإبراء العلل، والأمراض، وطاعة الحيوان لهم)(١٢٤).

وهكذا وقع المناوى فى المحظور، فلم يفرق بين المعجزة الخاصة بالأنبياء وبين كرامة الأولياء... هناك حدود تقف عندها الكرامة... إنه بذلك يضفى على الولى معجزات الأنبياء متخفيا بأن الولى يعمل بإذن الله، ويحيى الموتى بإذن الله.. وما كان معجزة لنبى لا يجوز أن تصبح كرامة لولى، وعلى هذا «فلا يجوز أن يقع على يد ولى قلب العصاحية، أو فلق البحر، أو إحياء الموتى، أو إنزال المائدة، أو نزول القرآن، أو انشقاق القمر، أو نبع الماء بين الأصابع، أو جميع المعجزات التى أجراها الله على أيدى الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم تحديا لأمهم وتصديقا لنبوتهم (١٢٥).

وعلى ما يقول الأستاذ مصطفى اللبان، يجب ألا تصادم الكرامة العقل، فليس معنى خرق العادة أن يكون الخارق مستحيلا... إذ أن المعجزات والكرامات تجرى على أسباب لو كشفها الله تعالى لعباده لرأوها سهلة مفهومة، ولعلموها أنها تجرى على سنن كونية خفية(١٢٦).

<sup>(</sup>١٢٤، ١٢٣) الكواكب الدرية للمناوى ص ٨ و٩ و١١ و١٢ على التوالى.

<sup>(</sup>١٢٥، ١٢٦) كتاب كرامات الأولياء رضى الله عنهم للأستاذ مصطفى أحمد الرفاعي اللبان ص ٥، ٦ على التوالى

وكما صرحت من قبل إننى لا أنكر الكرامة فقد قال تعالى لمريم: ﴿وهزى إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا﴾\* ومريم لم تكن نبية.

وقوله تعالى: ﴿ كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقا، قال يا مريم أنّى لك هذا قالت هو من عند الله ﴾ \*\*، وحديث النبى ﷺ في قصة جريج الراهب..، وجريج هذا لم يكن نبيا.، وحديث المصطفى ﷺ: «إن في أمتى مكلمون ومحدثون »..، كل ذلك وغيره يؤكد وجود الكرامة. فنحن لا ننكرها، وإنما ننكر الخزعبلات التي امتلأت بها كتب الأتباع وكتب المناقب.

## عوامل انتشار الكرامات والتفسير النفسى لها:

يرى بعض الباحثين أنه قد تكون ظروف المجتمع الاقتصادية والاجتماعية والسياسية الهابطة، والتى عاشها المجتمع المصرى منذ القرن السابع الهجرى وما تلاه من قرون ضعف، وانقسام، وتفكك سياسى، واجتماعى ساعد على ذيوع كثير من الكرامات حول شيوخ الطرق الصوفية، (ولقد وجد حول كل ولى من أوليائه المتقين مجموعة من المنتفعين الذين يعيشون على حساب سمعة ذلك الولى أو الشيخ حيا وميتا، وهؤلاء يهمهم أن يظهروا شيخهم في صورة القادر على كل شيء، فيا من كربة إلا وهو قادر على تفريجها، وما من غمة إلا ويستطيع كشفها..، وهكذا يقصد أصحاب الحاجات شراء الشيخ، وأتباعه، بما يقدمونه من صدقات ونذور في مقامه، فإذا رضى الشيخ عنهم، فإن طلبهم مجاب، وحاجتهم مقضية (١٢٧).

ومن ذلك فإن من مصلحة خلفاء المولى وأنصاره وأتباعه تصوير وليهم بصورة القادر على صنع المعجزات، ومن هنا كان افتراؤهم عليه، ونشر حكايات كاذبة في معظم الأحيان عن قدرات وليهم الخارقة، على شفاء المرضى، وقضاء الحاجات وقص كرامات لا أساس لها من الصحة.

وإذا نظرنا للكرامة من الناحية النفسية، نجد أن الكرامة بعد ذلك ليست عسيرة على التحليل السيكولوجي حتى يبدو اللامعقول مستساعًا مقبولاً، فحين تفشى الظلم، وانقطع أمل الناس في الإصلاح من حكام الظاهر، منذ أواخر عصر المماليك(١٢٨)، ساد الاعتقاد بين مريدى التصوف (بحكومة الباطن) إذ يحكم الكون ويتحكم في البلد أولياء من أقطاب وأبدال ونقباء، فعوض لهم الخيال آلام الواقع ومكنه في نفوسهم، وغالبا ما يكون حكام الباطن من الفقراء أصحاب الحرف(١٢١).

<sup>\*</sup> سوره مريم آية ٢٥

<sup>\*\*</sup> سورة آل عمران آية ٣٧.

<sup>(</sup>١٢٧) كتاب السيد البدوى للأستاذ الدكتور سعيد عاشور ص ١٤٤، ١٤٥.

<sup>(</sup>١٢٨) وأيضاً في أوائل عصر المماليك منذ القرن السابع الهجرى.. وإن كانت الكرامات حول الأولياء ظهرت نوصوح وتفشت تصورة رهينة في أواخر عصر المماليك.

<sup>(</sup>١٢٩) بحث للأستاذ أحمد صبحي بمجلة عالم الفكر الكويتية أعداد يولية، أغسطس، سبتمبر سنة ١٩٧٥ المحلد السادس العدد الثاني وعنوان المحث: التصوف: إيجابياته وسلبياته

ويقول المرحوم الدكتور زكى مبارك: «والاعتقاد في الكرامات عزاء كبير للفقراء فهم يخلقون لأنفسهم دنيا من المجد الموهوم يعوضون بها ما ضاع عليهم من حظوظ الحياة، ومن المؤكد أن هذه الوساوس لا تسود إلا في عصور الضعف السياسي والاقتصادى: حين تصبح الأمة وهي فارغة الأيدى من سلطان الجاه المال، ومن ذلك رأينا المسلمين في عصور قوتهم لا يعرفون غير الواقع، مع أن الصلاح كان من أغلب الصفات عليهم (١٣٠)، ثم رأيناهم في عصور الانحطاط يصدقون كل شيء ويلقون زمامهم إلى كل مخلوق، عساهم ينسون ما هم فيه من شظف العيش ونكد الشقاء»(١٣١).

ويبدو لنا أنه مما ساعد على انتشار البحرامات حول الأولياء أن عقلية الشعب المصرى تستريح، وتميل إلى الاعتقاد في الأولياء وكراماتهم اعتقاداً متأصلاً راسخاً في فكرهم منذ أزمان بعيدة، ويبدو أيضاً أن هناك عناصر قديمة الجذور متأصلة في نفسية الشعب المصرى، تجعلها تؤمن بهذه الخرافات، حول قدرة الأولياء على التصرف في الأكوان، وعمل المستحيل، كما يقال.

ويظهر أنه «كانت هناك عناصر من الديانات الفرعونية وغير الفرعونية تتصل بنفوس الشعب، من الخضوع للكهنة، والإذعان لسيطرتهم، نم كان صنيع الفاطميين في إنارة تلك المشاعر عند المصريين عا أذاعوا من دعايات وتعاليم وسموها بسمة الدين، وبما أبدوا من مهارة في ربط عقلية الشعب بسكان الأضرحة والقبور، وتلمس الخير والبركة عند عتبات الشيوخ، وكان أن توالى على مصر كنير من المحن القاسية بوقوع المجاعات الساحقة، وفتك الأوبئة المروعة، فكان هذا كله مما هيأ عقلية الشعب للانحلال، وجعلها أطوع ما تكون لتقبل كل ما يقدم إليها، مما تتبين فيه روح الأمل والعزاء، وراحة الركون والاستسلام»(١٣٢).

لقد كانت نفسية الشعب المصرى مهيأةً تماماً لقبول الإشاعات وترويجها والتى امتلأت بها جنبات الوادى من أقصى الجنوب في قنا والأقصر وأسوان، وساعد على ذلك ظروف المجتمع المتدهورة.

ولعل الذين كانوا يعملون على ترويج الأساطير حول شيوخ الطريق على دراية بنفسية الشعب وعقليته، ولهذا نجحوا في تعميق وتأصيل وترويج هذه الإشاعات الأسطورية حول أولياء الله الصالحين.

<sup>(</sup>١٣٠) وجهة النظر هذه تؤيد رأى أستاذنا الدكتور محمد كمال جعفر في أن التصوف اردهر وقوى في ظل الحضارة الإسلامية في أوج قوتها

<sup>(</sup>١٣١) كتاب التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق جـ ٢ للدكتور زكى مبارك ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>١٣٢) كتاب السيد البدوي لمحمد فهمي عبد اللطيف ص ٨.

## الفصال المفاط المفرق الصوفية وآداب حضراتها

يذكر بعض الباحثين أن «التاريخ يسجل لبعض الصوفية المسلمين مواقف لا تنقصها الشجاعة إزاء نصح الحاكم، ورده عن ظلمه، في عزة مدهشة قل أن توجد في هذا العصر، وقد كان اتصال أغلب المتصوفة بالقاعدة الشعبية أوئق منه بالقمة، فكانوا أعرف الناس بآلام وآمال الناس، وأدى بعضهم دوره الاشتراكي الإنساني في مجال المواساة، والاسعاف، والانصاف، والإرشاد، ولم يقبع ويحجم إلا المتصوف ذو المزاج المريض»(١).

وسنرى بأنفسنا حين دراسة الطرق الصوفية في مصر في القرن السابع الهجرى، حين نتحدث عن أصحاب الطرق ومؤسسيها أمثال: أبي الحسن الشاذلي صاحب الطريقة الشاذلية، سنرى كيف سارك الشاذلي الشعب المصرى في جهاده المستعمرين ووقوفه مع المجاهدين؟ بل ذهابه مع نفر من العلماء والفقهاء لميدان الوغي؛ ليبثوا في الأبطال روح الجهاد وحلاوة الإيمان.

فالتصوف ليس ضعفا وانعزالا وقوقعة «إنه الجهاد في أعلى ذراه. والعلم في أصفى موارده، والخلق في أعلى مثله، والإيمان في أسمى أنواره وإشراقاته، لقد كان التصوف الإسلامي طوال أيام تاريخنا المضيء المنتصر هو القوة الملهمة للفداء والتضحية، وهو الروح الصانعة للعزمات والوثبات، وهو الدرع الذي يحمى أخلاقنا ويصون عقائدنا، ويحول بيننا وبين التحلل والتفكك والفناء»(٢).

وكما ذكرت نشرة مشيخة الطرق الصوفية «أنه الخلاصة الزكية لكل دعوة ربانية، وأنه الصدق والأمانة والوفاء والإيثار والنجدة والكرم ونصرة الضعيف، وإغاثة الملهوف، والتعاون على البر والتقوى...، وأنه الصيحة الرهيبة في وجه الطغيان والاستبداد والعدوان... إن الجبرتي ليحدننا: أن هزية الحملة الفرنسية على مصر، إنما كانت على أيدى رجال المقاومة السعبية من أبناء الطرق الصوفية وشيوخها الذين جعلوا من الأزهر والأحياء الشعبية في القاهرة حصونا لا تقتحم ومشاعل للثورة لا تخمد لهيبها».

ونحن نلمس أن «حياة معظمهم كانت برهانًا أكيدًا يضاف إلى الشواهد التاريخية المتتابعة على صدق التجربة الإنسانية، وعلى إبطال كون الإنسان مجرد ظاهرة مادية عابرة، وأن التصوف لكى يضع تجربته الحية موضع المشروعات النظرية يلجأ أحيانا إلى استعارة أغاط من هذه وتلك كوسيلة تعبير، كما

<sup>(</sup>١) التصوف- طريقا ومدهبا.. للأستاذ الدكتور جعفر ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) التصوف الإسلامي: رسالته. نشرة مشيخة عموم الطرق الصوفية ١٤ ديسمبر سنة ١٩٥٨ ص ٦ و ٨ و ٩ على التوالي.

لا ينكر أن الشخصيات الصوفية الممتازة شاركت في الحياة العملية وأفسحت صدرها لأوجه النشاط الثقافي في شتى العلوم العملية والنظرية(٣)».

والصوفية الذين رأيناهم يستحقون هذا اللقب الجليل، «إذا ما تتبعنا حياتهم على مر القرون والعصور، لوجدناهم تميزوا منذ يومهم الأول في البيئات الإسلامية بأنهم وحدهم الذين أخذوا أنفسهم في المعاملات والأخلاقيات والتعهدات، بالقوى من العزائم، وعضوا على سنة نبيهم بالنواجذ، فالصغير لديهم، وما يراه بعضهم أرق من الشعرة، يرونه أضخم من الجبال الراسيات، لقد نهضوا بالفرائض ثم الستمسكوا بالنوافل؛ ثم تطلعوا لما فوق النوافل والفرائض تطوعًا تعبديًا يبتغون به وجه الله جل جلاله»(٤).

أما هؤلاء البدعيون فهم ليسوا متصوفة على الإطلاق، «كون بعض مريدى الطرق من المشعوذين ينتسب إلى الطريق زورا، أو كون بعض المتعالين المارقين يصورهم للرأى العام بصور مخالفة لما جاء به الدين، لا يكون بحال مدعاة إلى إنكار الطريقة وأصولها وتعاليمها التي هي من لب الكتاب وخالص السنة»(٥) ولهذا فإنه، «لا يصرفنا اندساس بعض الناس الذين وسمهم التاريخ بأنهم متصوفة في صفوف هؤلاء الصفوة، فلكل طائفة عوارها وبلاؤها»(٦).

الحق أن للطرق الصوفية أهمية بالغة في الإسلام وذلك لأنها «تمثل الجانب العملي من التصوف، وهو جانب ارتبط بحياة المجتمعات الإسلامية وجماهير الناس فيها عبر عصور التاريخ ارتباطًا مباشرًا..، والتصوف في حقيقته ليس نظريات نفسية أو أخلاقية أو ميتافيزيقية بقدر ما هو طريقة في الحياة، ورياضة عملية تمارس من أجل هدف معين هو تحقيق الكمال الأخلاقي الذي دعا إليه الإسلام»(٧).

وقد نبه الإمام الغزالى إلى أنه لا يكفى أن تقرأ كتب الصوفية لتصبح صوفيا، إذ أن طريقتهم لا تتم إلا بعلم وعمل<sup>(٨)</sup>.

ولعلك تدهش إذا علمت أن آراء كبار شيوخ التصوف لم يكتب لها البقاء في العالم الإسلامي قرونا إلا من خلال الطرق العملية، التي أسسوها، والتي انتشرت فيها انتشارًا واسعًا، وهذا من دلائل عظمة شخصياتهم، وقدرتهم على القيادة الروحية للجماهير، وهذا أمر لم يتهيأ لغيرهم من كبار مفكرى الإسلام، وفلاسفته الذين آثروا منهج العقل وحده في تقرير مباحثهم النظرية، فبقيت آراؤهم لهذا في نطاق محدود، لا تتجاوز إلى قلوب الجماهير وعقولهم إلا في النادر(٩).

<sup>(</sup>٣) التصوف. طريقا ومذهبا للأستاذ الدكتور كمال جعفر ص ٣٥. ٣٦.

<sup>(</sup>٤) أعلام التصوف: للأستاذ طه عبد الباقي سرور ص ٣٤، ٣٥.

<sup>(</sup>٥) مدارج الحقيقة في الرابطة عن أهل الطريقة لإبراهيم حلمي القادري ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) التصوف طريقا للدكتور محمد كمال جعفر ص ٣١.

<sup>(</sup>٧) بحث الطرق الصوفية للدكتور التفتازاني مجلة الآداب جـ ٢ ص ٥٥.

<sup>(</sup>٨) المتقد من الضلال: هامش الإنسان الكامل للجيلي ص ٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٩) البحث السابق بمجلة الآداب ص ٥٦.

وفى دفاع مفرط فى حرارته تذكر نشرة مشيخة عموم الطرق الصوفية فى مصر، أن هذه الطرق هى التى نشرت الإسلام وحملت رايته إلى كل مكان، وكسبت له الملايين، وأسست دولة المرابطين والموحدين، لنجدة الأندلس، ولحماية المغرب العربى من وثبات الأوربيين، وفتكات القراصنة الناهبين (١٠).

ويقول البعض في معرض حديثنا عن نشر تعاليم الإسلام في الصومال، لا يمكن أن نغفل جهود الطرق الصوفية في هذا المضمار، فقد ساهمت هذه الطرق في إنشاء المراكز الدينية التي تدرس فيها أصول الدين للصوماليين، ومازالت هذه الطرق إلى اليوم تتمتع بمكانة كبيرة، ونفوذ عظيم بين الصوماليين. وأكثر الطرق الصوفية انتشارًا في الصومال، الطريقة (القادرية) وتليها (الصالحية)، ثم (الأحمدية) و(الرفاعية)(١١).

ولا شك عندنا أن الصوفية الأفذاذ استطاعوا، أن يحملوا الرسالة الإسلامية ويمشوا بنورها إلى آفاق لم يمتد إليها نفوذ الإسلام، وتبلغها دعوته، ففتحها الصوفية وهيمنوا عليها بنجاح ساحق، حتى أن قبائل وشعوبًا في آسيا وأفريقيا أسلمت كلها بفضل إخلاص رجال الطرق الصوفية ودعوتهم(١٢).

إن الحملة الشعواء التي يشنها البعض على أصحاب الطرق الصوفية، مبعثها الحقيقي هذه الفئة من المندسين في الطريق، بالإضافة إلى سوء فهم البعض، الناتج عن تصور الطرق أنها موالد وطبول ودفوف ورايات ومواكب.

ولهذا فإن واجب الطرق الصوفية، أن تكشف عن المندسين بينها، وياحبذا لو نشطت مشيخة الطرق الصوفية في مصر وغيرها من بلاد الإسلام. فزودت رجالها بالإسلام وحملتهم الدعوة الإسلامية الحمد (١٣).

الحق أن جوهر الطريق أنقى مما يفعله بعض الأتباع باسم الطريق، ولقد وضع أصحاب الطرق الصوفية عدة أصول يسير عليها من ينتسب [ إلى ] طريقهم، وأضرب لذلك مثلا: بأصول الطريقة المحامدية الشاذلية (١٤) وهي إحدى فروع الطريقة الشاذلية الكبرى .

وقانون هذه الطريقة: يؤكد أن مقصد أهل الطريق الوصول إلى معرفة الله ونيل رضاه، والقيام بحقوق العبودية، وتحقيق الربوبية، والعمل بكتاب الله وسنة رسوله، والتبرؤ من كل بدعة مذمومة شرعًا، وذكر الله، وقراءة القرآن، والتعليم والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ولا يجوز لأحد أن يكون من أهل الإباحة بأن يدعى سقوط التكاليف، وإباحة المحرمات، فإن هذا من الزندقة التى وقع

<sup>(</sup>١٠) نشرة مشيخة الطرق الصوفية بمصر ص ٢٨.

<sup>(</sup>١١) كتاب الجمهورية الصومالية لعبد المنعم عبد الحليم ص ٥٠

<sup>(</sup>١٢) كتاب مكانة التصوف والصوفية في الإسلام لمحمد عبد الشافي ص ١٦٦.

<sup>(</sup>١٣) التصوف الإسلامي بين العلسفة والدين: لعد الدايم الأنصاري ص ٣٢

<sup>(</sup>١٤) قانون طريقة السادة الحامدية الشاذلية لمؤسسها سلامة بن حسن الراضى ص ٣ وما بعدها.

فيها كثير من الناس، وادعوا الولاية، وينبغى على كل من انتسب إلى الطريق أن لا يجعلها مهنه يرتزق منها، بل عليه أن يلزم صنعة أو حرفة للارتزاق غير الطريق.

إن أصول الطرق الصوفية في جوهرها كما أكدنا كثيرا دعوة إلى اتباع طريق الله أما عدا ذلك، فليس من أصول الطريق الصحيح.

ولقد وضع الأشياخ الأجلاء الأصول لأتباعهم حتى في حياتهم الاجتماعية.

فمن أهم أصول الطرق الصوفية التى تظهر بوضوح فى الحياة الاجتماعية بين المريدين، والأسياخ، توادهم، وتزاورهم، ومحبتهم لبعض، وإعانة الفقراء منهم ومساعدتهم، والعمل على قضاء حوائجهم، ومشاركتهم بعضًا لبعض فى أفراحهم وأحزانهم.

ووضع الأسياخ آدابا اجتماعية عديدة، وتظهر هذه الآداب في حضراتهم وأذكارهم، وطعامهم، فنحن منلا: نلاحظ أن نقيب الحضرة وهو عادة نقيب النقباء عليه أن ينظم الحضرة، ويقوم على رأس الإخوان حال إقامة الحضرة، وعليه أن يقوم بما يلزم للإخوان وقت الذكر، أما نقيب النعال فعليه أن يتسلم نعال الإخوان ويصفها منتظمة.

وعلى نقيب الطعام أن يكون نظيف الثياب، مهذب الأخلاق، حسن العادة، كأن لا يضع يده على أنفه حال الحدمة، أو يأتى بما يستقذره الإخوان، وعليه أن يدعو إخوانه إلى الطعام بلطف، وأن يحذر كسر خواطرهم، فلا يقدم غنيا على فقير فالكل فقير إلى الله.

وعلى الأتباع إذا وجدوا الطعام قليلا أو غير فاخر، أن يتقبلوه بسرور ويعتبروه نفحة، ويجب على من يأكل أن لا يمخط وقت الأكل، ولا أن يسعل أو يقهقه، أو يعطس، أو يتجشأ إلا بعد أن يلتفت عن الطعام، وإذا كان الإخوان كثيرين ينبغى أن يتناوبوا الأكل طائفة بعد طائفة.

وينبغى على نقيب الماء، أن يراعى نظافة الأوانى، ونظافة الماء وغيره، ويشم الأسياء التى يأبى بها ويشرب منها جرعة قبل توزيعها على الإخوان، حتى يعرف طعمها، فإذا كانت صالحة قدمها، وإلا أرجعها بلطف وعليه أن يكون مستعدا لطلب الماء منه فى كل وقت.

ووضع شيخ الطرق الصوفية للحضرات آدابًا خاصةً سموها آداب الحضرات، ومن أهم هذه الآداب: أنه لا يجوز إقامتها في محل لا يليق، كالأمكنة القذرة والسيئة السمعة، وتكون الحضرة حلقات متداخلة، أو حلقة واحدة وفيها صفوف، ويجوز بسبب صحيح أن تكون كلها صفوفا.

وتبتدئ الحضرة عادة بالجلوس كهيئة الصلاة، ثم يفتتح من بيده الحضرة بقراءة الطريقة، وبعد القراءة يفتتح الذكر بذكر (لا إله إلا الله) من جلوس، نم يقومون ليذكر وا بعض أسهاء الله الحسنى عدة مرات، كل حسب أوامر شيخها، تم يجلسون كهيئة الصلاة، ثم يستريحون متربعين بأمر من بيده الحضرة، وقد يقرأ بعد ذلك بعض سور القرآن الكريم، أو ينسدون القصائد بأمر من بيده الحضرة، نم تقرأ الفواتح، وبعد ذلك يقومون للمصافحة أو التقبيل.

ولا يجوز إن كان فى الحضرة، أن يلتفت أو يكثر الحركات، أو ينتقل من مكانه إلى مكان آخر، أو أن يتكلم، ويجب ألا بخرج من الحضرة لأى سبب إلا بعد استئذان أحد الخلفاء الذى يكون قريبا ممن بيده تنظيم الحضرة.

ومن أراد الدخول، أو العودة إليها فيستأذن أحد الخلفاء ليرشده إلى المحل الذي يجلس فيه، ولا يجوز نسرب الماء عقب الذكر إلا بعد فترة لا تقل عن نصف الساعة.

ويحذر أصحاب الطرق أتباعهم من ذكر الله ذكرًا محرمًا، بل ينبغى عليهم أن يذكروا الله ذكرًا مطابقًا لما ورد في الشرع الشريف.

وليحذر الذاكر من تقصير «لا» النافية، أو تطويل «هاء» إله، أو من همزة (إلا) أو مد همزة «الله»، ويشبك الإخوان أيديهم حال الذكر ويمنع وجود النساء والأطفال في الحضرات، ولا يجوز الرقص والتننى في الذكر مطلقًا.

هكذا تكون الحضرات السليمة، نظافةً وطهرًا وتعاونًا وألفةً ومحبةً وذكرًا صحيحًا لله كما أمرهم بذلك أصحاب الطريق.

أما ما حدث من خروج على هذه التعاليم وتلك الآداب، فلا ذنب لرواد الطريق وأصحابه في ذلك، وإنما كما ذكرنا كثيرا سببه دخول هؤلاء المتطفلين في الطريق.

وإذا كانت «الحضرات» من أهم الآمار التي ترتبت على قيام الطرق الصوفية فإنه من خلال هذه «الحضرات» تقرأ عادة أوراد وأحزاب أصحاب هذه الطرق والتي تمثل تراث وإنتاج شيوخهم الأبرار. ومن هذه الناحية ينبغي لنا أن نتحدث عن:

## أحزاب وأوراد الطرق الصوفية:

من أبرز نشاطهم الملحوظ الذي امتلأت به كتب أتباع الطرق الصوفية أحزابهم وأورادهم المتعددة، والتي لا يزال يحرص أتباعههم عليها حرصًا شديدًا ويعتبرون أن ورد الشيخ وحزبه ألزم لوازم الطريق.

والمزب هو مجموعة من الأذكار والأدعية، وضعها الشيخ لأتباعه للذكر واستغفار الله لأول التوبة والإنابة والثناء عليه وشكره وحمده، والقصد من ترديد الحزب دوام حضور المريد مع الله تعالى، وعدم الغفلة عند، ولقد جرى المعتدلون من الصوفية على صياغة أحزابهم بعبارات مسلسلة واضحة قريبة المدخل سهلة الفهم، ذات أثر فعال في النفس، كما أن أجود الأحزاب ما تضمنت أكبر قدر من القرآن الكريم باعتباره أفضل الذكر، وأكبر قدر من المأثور الوارد كيما يتحقق وجه الأفضلية فيها، من جهة، وكيما تكون شارحة معبرة عن خصائص القلوب وصفائها من جهة أخرى(١٥).

<sup>(</sup>١٥) كتاب أبو الحسن الشاذلي جد ٢ لعلي سالم عمار ص ١٧٤.

والفرق بين الحزب والورد «هو أن الورد يقرأ في أوقات منتظمة، فيقال أوراد النهار وأوراد الليل، أما الحزب فليس لقراءته وقت مخصوص(١٦١).

وينبغى أن نلاحظ أيضا أن «كل ذكر أو دعاء بعد الفرائض يسمى وردًا إذا كان مربوطًا بوقت معين. والحزب والورد كلمتان مترادفتان في المعنى مختلفتان في اللفظ»(١٧).

وملحوظة أخرى: «فإذا كان الكلام يعبر دائها عن ضمير المتكلم، فالأحزاب تعبر عن ضمائر مؤلفيها وعن منقولاتهم وأذواقهم الروحية، وعن مبلغ ما وصلوا إليه من المقامات والأحوال والمعرفة، كما أنها تعبر في عباراتها وأسلوبها وصياغتها عن مبلغ مكانة مؤلفيها الأدبية والفنية، من حيث اللغة والأدب والبيان، وقيز الأحزاب بعضها عن بعض بقدر ما يجتمع فيها من المتع العقلية التي هي حظ الحكيم، ومن الأذواق الروحية وحقائق الأسرار التي هي حظ العارف، ومن العبارات الأدبية التي هي حظ الأدب، ومن الخيال الخصب الذي هو حظ الشاعر الموهوب»(١٨).

أما صاحب قوت القلوب «أبو طالب المكى» فيقول عن الورد: «اعلم أن الورد اسم لوقت من ليل أو نهار يرد، على العبد متكررًا فيقطعه في قربه إلى الله، ويرود فيه محبوبًا يرد عليه في الآخرة، والقربة اسم لأحد معنيين: أمر فرض عليه أو فضل ندب إليه، فإذا فعل ذلك في وقت من ليل أو نهار وداوم عليه، فهو ورد قدمه يرد عليه غدًا إذا قدم، وأيسر الأوراد صلاة أربع ركعات أو قراءة سورة من المثانى، أو سعى في معاونة على بر أو تقوى»(١٩).

وقال المعتمر بن سليمان «ذهبت ألقن أبي عند الموت، فأوماً إلى بيده دعنى فإنى في وردى الرابع، فسمى الحزب من أحزاب القرآن لوقت ما وردًا، فمن العلماء من كان يجعل الأوراد من أجزاء القرآن، ومنهم من كان يجعله من أعداد الركوع، وفوق هؤلاء علماء كانوا يجعلون الأوراد من أوقات الليل والنهار فإن قطع الوقت في آية أو ركعة أو فكرة أو شهادة فذاك ورده (٢٠).

## شرعية الأحزاب والأوراد:

وقد استدل الشيخ محمد زكى إبراهيم رائد العشيرة المحمدية(٢١)، على شرعية الأحزاب والأوراد بالأمور الآتية:

١ - أن النبى على سمع بأذنه من يدعو بغير المأثور عنه، ثم لم ينكر عليه لا تصريحًا ولا تلويحًا، ولا بالعبارة ولا بالإشارة.

<sup>(</sup>١٦) التصوف الإسلامي جـ ٢ للدكتور ركي مبارك ص ٧٩.

<sup>(</sup>١٧) كتاب أبو الحسن الشادلي جد ٢ لعلي سالم عمار ص ١٧١.

<sup>(</sup>١٨) كتاب أبو الحسن الشاذلي: جد ٢ لعلى سالم عمار ص ١٧١

<sup>(</sup>١٩، ٢٠) ق قوت القلوب لأبي طالب المكي جـا ص ١٦٨

<sup>(</sup>۲۱) مجلة المسلم: عدد حادى الآخرة ۱۳۸۸ العدد ۱۱ لسنة ۱۸ ذكره السيد عطية حميس في مقدمة حزب البر للشاذلي ص ۲۲).

٢ - أن النبى الله أقر هذا الاجتهاد في الدعاء وحبذه بثنائه وكافأ عليه، وبذلك ندب أو أباح على الأقل الاجتهاد في الدعاء بنحو الأحزاب والأوراد وجعله سنة إقرارية أخذ بها الصحابة والتابعون وخاصة, السلف رضى الله عنهم.

٣ - أنه بناء على ذلك يجوز لمن يستطيع، ولمن لا يستطيع التعبد بالمأثور أن يتعبد بغير المأثور، من أوراد وأحزاب ومدائح وموالد وغيرها من مؤلفات الصالحين.

وقد تكون لهذه الأحزاب والأوراد وظائف: منها أنها تيسر للمريد مسألة الدعاء.

إن أحزاب القرآن أولى للمسلم من كل أحزاب سائر الأقطاب ﴿إن لك في النهار سبحًا طّويلًا. واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلًا ﴿(٢٢)، فلنسبحه تعالى من خلال كلماته البينات وآياته الصادقات.

وإذا كانت الحضرات والأحزاب والأوراد من أهم آثار الطرق الصوفية فإن للطرق دورًا آخر في مجال آخر لا يستطيع أن يغفله الباحثون وهو:

## دور الطرق الصوفية في الغناء العربي:

لعب رجال الطرق الصوفية دورًا بارزا ظاهرًا قسماته في الموسيقي والغناء العربي، وقد كان الصوفية بحق «أصحاب الفضل في حفظ أصول الغناء العربي من الضياع، وذلك أنه بعد سقوط بغداد أمام هجمات التتار المخربة في الشرق، وسقوط قرطبة أمام جحافل الصليبيين المدمرة في المغرب، طوى كثير من مظاهر الحضارة الإسلامية في مطاوى النسيان، وكان أن انقضت مجالس الغناء الساهرة: ونسى الناس كل شيء عن الغناء العربي وصناعته، والعلم بأصوله ومصطلحاته، وإنما بقيت هذه الأصول مذكورة في تلك الأنغام التي تتردد في مجالس الصوفية ومحافلهم، وفي التواشيح والموالد التي يغنيها المغنون والمنشدون في الموالد والمواسم الدينية (٢٣).

ومن ذلك يتضح لنا الدور الهام والبارز للصوفية في الفن والغناء العربي، وفي حفظ أصول الفن من الاندثار والضياع، وقد سبق لنا الإشارة إلى أن بعض مجالس الصوفية، تجولت من مجالس ذكر، إلى مجالس فنية يتردد خلالها التواشيح والأناشيد الدينية وغيرها، خصوصًا الأعياد الدينية والموالد، وإن كنا نعتبر ذلك مأخذًا يؤخذ عليهم، ذلك أن موقفنا من السماع معروف، وقد أشرنا إليه من قبل (٢٤).

<sup>(</sup>۲۲) سورة المزمل الآيتان ٧، ٨

<sup>(</sup>٢٣) كتاب الفن الإلمى: لمحمد فهمي عبد اللطيف ص ٥، الكتاب من سلسلة المكتبة الثقافية.

<sup>(</sup>٢٤) الحقيقة أن موقفا من السماع تغير بعد تحقيق أحاديث تحريم الفناء وقول ابن حزم الأندلسي عن تحريم العناء لا يصح في هدا الباب شيء أبدا وكل ما ورد فيه موضوع، والله أسند جميعه أو واحد مه عن طريق الثقات إلى رسول الله على ما ترددا في الأخذ به مع ملاحظة أن حديث الإمام الجليل البخاري في تحريم الغناء يُؤخد به لأبه موجود في المخاري أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى. أنظر هامش صفحة ١٤٥ من هذا الكتاب.

## الفصل الرابع

# فى نشأة الطرق الصوفية وتاريخها مع إلقاء الضوء على مظاهر الاختلاف بينها ونبذة عن أهم رواد وأصحاب الطرق الصوفية في القرن السادس الهجري

نلاحظ - من الناحية التاريخية - أن الصوفية قد أخذوا «منذ النصف الثانى للقرن الثالث الهجرى، ينظمون أنفسهم طوائف وطرقًا يخضعون فيها لنظم خاصة بكل طريقة، وكان قوام هذه الطرق طائفه من المريدين يلتفون حول سيخ مرشد يسلكهم ويبصرهم على الوجه الذي يحقق لهم كمال العلم، وكمال العمل: فكان من هذه الطرق:السقطية نسبة إلى السرى السقطى، والطيفورية نسبة إلى أبى يزيد طيفور البسطامى، والجنيدية نسبة إلى الجنيد، والخرازية نسبة إلى أبى سعيد الخراز، والنورية نسبة إلى أبى سعيد الخراز، والنورية نسبة إلى أبى الحسين النورى، والملامتية أو القصارية نسبة إلى حمدون القصار»(١).

ولكن هذه الطرق لم تستمر طويلًا، ومع ذلك فقد كانت اللبنة وحجر الزاوية والأساس الذي فامت عليه الطرق الصوفية في القرنين السادس والسابع الهجريين.

وتمثل الطرق الصوفية الحركات العملية للتصوف الإسلامي، أو بمعنى أصح هي التصوف العملي الإسلامي.

ولقد كانت الطرق الصوفية في نشأتها الأولى في القرنين الىالب والرابع الهجريين، تدل على أحوال الصوفية وسلوكهم ئم أصبحت تدل فيها بعد - خصوصًا في الفرنين السادس والسابع الهجريين - على نظام من الرياضات الصوفية، تمتاز به كل طريقة، «وأصبحت لفظة طريقة» عند الصوفية المتأخرين تطلق على مجموعة أفراد من الصوفية، ينتسبون إلى شيخ معين، ويخضعون لنظام دفيق في السلوك الروحى، ويحيون حياة جماعية في الزوايا والربط والخانقاوات، أو يجتمعون اجتماعات دورية في مناسبات معينة ويعقدون مجالس العلم والذكر بانتظام (٢).

وفى خطط العلامة على باشا مبارك يقول: «إن معظم الطرق منسوب إلى الأقطاب الأربعة: سيدى عبد الفادر الجيلاني، سيدى أحمد الرفاعي، وسيدى أحمد البدوى وسيدى إبراهيم الدسوقي رضي الله -

<sup>(</sup>١) الحياة الروحية في الإسلام للدكتور مصطفى حلمي رحمه الله ص ١١٢

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى التصوف للدكتور أبو الوما التفتازابي ص ٢٨٦.

تعالى عنهم أجمعين ونفعنا بهم، لأن لكل واحد منهم طريقة واحدة مخصوصة لا غير، وإنما تعددت ونسبب لغيره، بتعدد من أخذها عنه مباسرة، أو بواسطة, فنسبت إلى الآخذ وسميت فروعًا، نظرًا لتفرعها عن الأصل، وهناك طرق أخرى غير منسوبة للأقطاب الأربعة، كالسعدية، والنقشبندية لأبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه – والشاذلية المنسوبة لأبى الحسن الساذلي، كالطريقة الخلوتية والمرغينية (٣).

وإذا كان لكل طريقة نظامها وقواعدها الخاصة بها التي تتبعها، لكن الطرق جميعا تكاد تتفق كما يقول (نيكلسون) في النقاط الآتية (٤).

١ – الاحتفال بدخول المريد في الطريق بطقوس دقيقة مرسومة، وقد يتطلب أحيانًا من المريد
 قبل الدخول في الطريق، أن يمضى وقتًا طويلًا شاقا في الاستعداد للدخول.

٢ - التزيي بزي خاص.

٣ – اجتياز المريد مرحلة شاقة في الخلوة والصلاة والصوم وغير ذلك من الرياضات.

٤ - الإكثار من الذكر مع الاستعانة بالموسيقى والحركات البدنية المختلفة التى تساعد على الوجد والجذب.

٥ - احترام المرشد، أو شيخ الطريق إلى درجة تقرب من التقديس.

### مظاهر الاختلاف بين الطرق الصوفية:

لعل أهم ما يميز كل طريقة عن الأخرى هو لون زيها وأعلامها، مثلًا علم البدوية وزيهم أحمر. والدسوقية أخضر، وكذلك الجيلانية والرفاعية أسمر، أما الشاذلية فأعلامهم مختلفة الألوان.

وإن «الحلافات التى كانت ولا تزال بين الطرق هى فى الرسوم العملية فقط، كالزى والأوراد والأحزاب التى يرددها الأتباع وما إلى ذلك، فهى أشبه شىء بمدارس تتحد غايتها فى التعليم الروحى، وتختلف وسائلها العملية فيه باختلاف المعلم الذى يجتهد فى أن يضع لتلاميذه قواعد ورسومًا خاصة، يرى أنها أفعل فى تعليمهم، والحقيقة أن الغاية القصوى من الطريق الصوفى عندهم جميعًا كانت ولا تزال تتمثل فى غاية خلقية، هى إنكار الذات والصدق فى القول والعمل»(٥).

وأهم ما يميز كل طريقة عن الأخرى هو حزبها، أو وردها الخاص بها على ما ذكرنا سابقًا... ويقول في ذلك الأستاذ الدكتور توفيق الطويل: «والظاهر أن أكبر ما يميز الطوائف وردها – كما يقول لين – فلكل طائفة ورد، أو حزب أنشأه شيخها، وحرص عليه أتباعه في حياته وبعد مماته، يرددونه في الأوقات التي حددها لهم، ويتلونه جماعة دون أن يتغيب عن تلاوته أحد منهم»(٦).

<sup>(</sup>٣) الخطط الحديدة لعلى باشا مبارك ص ٤٣٦، ٤٣٧ باختصار.

<sup>(</sup>٤) في التصوف الإسلامي للأستاد (رينولد نيكلسون) والترجمة العربية للأستاد الدكتور أبو العلا عفيفي رحمه الله ص ٦٤، ٦٥ ماختصار.

<sup>(</sup>٥) المدخل إلى التصوف للأستاذ الدكتور التعتارابي ص ٢٨٦

<sup>(</sup>٦) التصوف في مصر إبان العصر العثماني للدكتور الطويل ص ٨٠

ويرى بعض الصوفية «أن الفوارق التي تميز الفرق بعضها عن بعض غير واضحة المعالم عندهم، فهم يرون أن الطرق كلها واحدة وأن أعظم الفوارق بينها قائم في أشخاص شيوخها»(٧).

والحق أن في اختلاف المسالك راحة للسالك على ما يقول ابن زروق في كتابه: قواعد التصوف الذي يقول فيه: إن في هذا الاختلاف «إعانة له – أى للمريد – على ما أراد من بلوغ الأرب، فلذلك اختلفت طرق القوم ووجوه سلوكهم، فمن ناسك يؤثر الفضائل بكل حال، ومن عابد يتمسك بصحيح الأعمال، ومن زاهد يفر من الخلائق، ومن عارف يتعلق بالحقائق، ومن ورع يحقق المقام بالاحتياط، ومن متمسك يتعلق بالقوم في كل مناط، ومن مريد يقوم بمعاملة البساط، والكل في دائرة الحق بإقامة حق الشريعة والفرار من كل ذميمة وشنيعة (٨)

وقد يكون في تعدد الطرق وتنوعها واختلافها فائدة للمريد، حيث يكون أمامه فرصة عريضة لاختيار الطريقة التي توافقه وتوائم طبعه، وحين الاختيار يكون الالتزام بنهج الطريقة التي اختارها.

## تاريخ التصوف والطرق الصوفية عصر:

أول من غرس بذور التصوف في مصر، هو «ذو النون المصرى المتوفى سنة ٢٤٥ هـ؛ وكان يعد أول من تكلم من الصوفية عمومًا في علوم المقامات والأحوال، وشاركه في غرسها في القرن الثالث الهجرى أيضًا، صوفيان آخران لها مكانتها، وهما أبو بكر الدقاق المصرى، وأبو الحسن بن بنان الحمال المتوفى سنة ٣٣٦ هـ، ومن أبرز رجالها أبو على الروذبارى المتوفى سنة ٣٣٦ هـ؛ وأبو الخير الأقطع النيناني المتوفى سنة ٣٤٧ هـ» وأبو القاسم الصامت المتوفى سنة ٤٢٧ هـ» (أبو القاسم الصامت المتوفى سنة ٤٢٧ هـ» (أبو المتوفى سنة ٣٤٠).

وهذا التصوف العملى بصورته الجمعية «لم ينشأ في مصر قبل النصف الثانى من القرن السادس الهجرى، وقد سجل المقريرى تاريخ نشأته بعام ٥٦٩ للهجرة (١٠)، وهو تاريخ إنشاء أول الخانقوات في عهد صلاح الدين الأيوبي.

ومن أهم المدارس الصوفية التى ظهرت في مصر خلال القرن السادس الهجرى، «مدرسة صوفية كبيرة بصعيد مصر، وهى المدرسة التى أسسها الشيخ عبد الرحيم القنائى المتوفى سنة ٥٩٢ هـ، ثم قام عليها من بعده صوفى له مكانته في عصره، وهو الشيخ أبو الحسن الصباغ المتوفى سنة ٦١٣ هـ. والذى أخذ عنه كثير ون جدًّا من صوفية الصعيد في ذلك العصر، وكان القرن السابع الهجرى في مصر عصر ازدهار تصوف أصحاب الطرق، فقد وفد إلى مصر من العراق، الشيخ أبو الفتح الواسطى، وأفام بالإسكندرية وبشر بها بالطريقة الرفاعية»(١١).

<sup>(</sup>٧) التصوف في مصر إبان العصر العثماني للدكتور الطويل ص ٨٤.

<sup>(</sup>٨) قواعد التصوف لابن زروق ص ٣٤.

<sup>(</sup>٩) مجلة كلية الآداب حامعة القاهرة مجلة ٢٥ ص ٦١. بحث الدكتور التعتازاني.

<sup>(</sup>١٠) التصوف في مصر إبان العصر العثماني للدكتور توفيق الطويل ص ٣٧ نقلًا عن خطط المقريزي جـ ٢٤ ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>١١) محلة كلية الآداب: بحث الدكتور التفتازاني ص ٦٢ مجلد ٢٥.

وأود أن أقول: إن الطريقة الرفاعية والجيلانية اللتين ظهرتا في العراق في القرن السادس الهجري. قد انتشرتا في مصر في القرن السابع الهجري، والقرون التالية له.

وإذا كان للرفاعى والجيلانى دورهما الهام فى نشر حركة الطرق الصوفية فى كل مكان، فقد كانت هناك أيضا، شخصيات صوفية هامة لعبت دورًا كبيرًا فى الطرق الصوفية فكانت من هذه الشخصيات البارزة: أبو مدين التلمسانى، وعبد السلام بن مشيش، وأبو الفتح الواسطى، الذين ساعدوا على نشر حركة الطرق الصوفية.

وبالطبع فإنه قبل أن أشير إلى هؤلاء الصوفية الثلاثة، لابد لنا من وقفة مع الرفاعي، صاحب الطريقة الرفاعية، والجيلاني، صاحب الطريقة القادرية، لنتعرف عليها وعلى طريقتيها وأصولها ومبناها.

## أولاً - أحمد الرفاعي: صاحب الطريقة الرفاعية: ٥١٢ هـ / ٥٧٨ هـ

ولد الرفاعى بقرية حسن المعروفة بأم عبيدة من أعمال واسط، بالعراق، سنة ٥١٢ هـ ومات سنة ٥٧٨ هـ ودفن فى أم عبيدة فى قبته المشهورة... وسيدى أحمد الرفاعى نسبة إلى جده السابع رفاعة واسمه الحسن، وكان قد هاجر من مكة لما كثر الجور على الشرفاء، ونزل بالمغرب، وأقام فى قبيلة من العرب، وظل نسله فى المغرب إلى أن هاجر أحد أحفاده - وهو السيد أبو الحسن والد الامام الرفاعى الكبير رضى الله عنه (١٢).

وخلف الرفاعي خاله الصوفى الكبير، الشيخ منصور البطائحي الرباني وأصبح للرفاعي أتباع - كثيرون وأصبحت أم عبيدة مركزًا كبيرًا للطريقة الرفاعية.

وقد سمى الرفاعى «شيخ الطائفة البطائحية (١٣) وذلك لسكناه أم عبيدة من قرى البطائح، وهي بين البصرة وواسط (١٤).

وقد كان رضى الله عنه متبعا للقرآن والسنة، وتميزت شخصيته بالتواضع ودعوته للعمل، والتوكل على الله، وكان سمحًا، محبًّا للإنسان والإنسانية جمعاء.

فمثلا مما يدل على دعوته القوية لاتباع القرآن والسنة قوله فى كتابه البرهان المؤيد: أى سادة: كونوا مع الشرع فى آدابكم كلها ظاهرًا وباطنًا، أى سادة: منكم فقهاء وعلماء أيضا، ولكم مجالس وعظ، ودروس، تقرءونها، وأحكام شرعية تذكرونها وتعلمونها الناس.. بذلت نفسى، ولم أسلك طريقا

<sup>(</sup>١٢) الرفاعي للاستاذ الدكتور وصفى ص ٣٢.

<sup>(</sup>١٣) العكر الشيعي والنزعات الصوفية حتى مطلع القرن الثاني عشر الهجري للدكتور الشيبي ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>١٤) نقلها الدكتور الشيبي عن البداية والنهاية لياقوت جـ ١٢ ص ٣١٢.

وكتاب الدكتور الشيبي ص ٣٢٢.

إلا سلكته وعرفت حصته بصدق النية، والمجاهدة، فلم أجد أقرب وأوضح وأحب من العمل بالسنة المحمدية، والتخلق بخلق أهل الذل والانكسار والافتقار(١٥).

وفى نص رائع يقول: أى سادة: عظموا شأن الفقهاء والعلماء كتعظيم شأن الأولياء والعرفاء، فإن الطريق واحد، وهؤلاء وراث ظاهر الشريعة، وحملة أحكامها الذين يعلمونها الناس، وبها يصل الواصلون إلى الله، إذ لا فائدة بالسعى والعمل على الطريق المغاير للشرع، ولو عبد الله العابد خسمائة عام بطريقة غير شرعية، فعبادته راجعة إليه، ووزره عليه، ولا يقيم له الله يوم القيامة وزنا، وركعتان من فقيه في دينه أفضل عند الله من ألفى ركعة من فقير جاهل في دينه، فإياكم وإهمال حقوق العلماء، وعليكم بحسن الظن فيهم جميعًا، وأما أهل التقوى منهم العاملون بما علمهم الله فهم الأولياء على الحقيقة، فلتكن حرمتهم عندكم محفوظة (١٦).

من هذا يتضح لنا كيف كان الرفاعي متصوفًا سنيًا متشرِّعًا متحققًا لدرجة أنه كان يقول: «كل.. الآداب منحصرة في متابعة النبي ﷺ قولًا وفعلًا وحالًا وخلقًا » فالصوفي آدابه تدل على مقامه. زنوا أقواله وأفعاله وأخلاقه بميزان الشرع بعلم لديكم ثقل ميزانه وخفته»(١٧).

وكثيرا ما نصح أتباعه بقوله: «أى سادة: إياكم والدجالة، إياكم والشيطانية. إياكم والطرق التي تقود إلى كلا الوصفين(١٨).

ومن المعروف أن الصوفية أرباب أحوال، وقد يشطح بعضهم لشدة حاله «إلا الرفاعي رضى الله عند وأرضاه، كان لشدة أدبه مع الله شديد التحكم في نفسه، فلم يدلف أبدا أو يشطح في كلامه، بل إن الإمام نقد الشاطحين أشد النقد ولم يقر الحلاج على قوله: «أنا الحق، أو ما في الجبة غير الله، ونفى عنه الوصول»(١٩).

لقد كان الرفاعى حقا متمسكًا بالشريعة الغراء، داعيًا أتباعه إلى التمسك بها والسير على هداها..، وهذا ينفى بالطبع تلك الفكرة الخاطئة، التى تعتبر أن فى اتباع الطرق الصوفية خروجا عن الأصول الشرعية لديننا الحنيف، فقد وجدنا التساوق فى دعوة الرفاعى لأتباعه المتصوفة فى التفقه فى الشريعة تفقههم فى الحقيقة، وفى دعوته لأتباعه إلى تعظيم وتقدير الفقهاء والعلماء كتقديرهم للأولياء، فإن الطريق واحد.

وكها كان الرفاعى داعيًا إلى اتباع الشريعة والعمل بالقرآن والسنة فقد تميزت هذه الشخصية الداعية إلى طريق الله بتواضع جم، وبساطة شديدة، يقول فى برهانه المؤيد: «ما دخل ساحة القرب من استصغر الناس واستعظم نفسه، من أنا، ومن أنت، أنا لست بشيخ، لست بمقدم على هذا الجمع،

<sup>(</sup>١٥) البرهان المؤيد للرفاعي: تحقيق صفوة السقا من صفحة ٥٤ إلى ٦١.

<sup>(</sup>١٦, ١٧, ١٨) البرهان المؤيد للرفاعي: تحقيق صفوة السقا من ص ٥٤ إلى ص ٢١.

<sup>(</sup>١٩) الرفاعي للدكتور وصفي ص ٥٩.

لست بواعظ، لست بمعلم، حشرت مع فرعون وهامان إن خطر لى أنى شيخ على أحد من خلق الله، إلا أن يتغمدنى الله برحمته فأكون كآحاد المسلمين»(٢٠).

ويصل به التواضع الأصيل لأن يقول: «كل الفقراء ورجال هذه الطائفة خير منى أنا أحيمد · اللاشن، أنا لاشن اللاشن»(٢١).

يقصد أنه العبد المتواضع.

وإذا انتقلنا إلى مفتاح آخر من مفاتيح هذه الشخصية الصوفية المشرقة، نجده داعية لله والعرق ﴿ وَالْكُسُبُ اللَّمِ اللَّمِ عَلَى اللَّمِ اللَّمِلْمِ اللَّمِي اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِلْمِ اللَّمِلْمِ اللَّمِلْ

لقد كان الرفاعى يعمل بالاحتطاب، وأعمال أخرى متنوعة «حتى يضمن لقمة العيش التى تمكنه من عدم الاعتماد على أحد، وكان يشرط على كل من يستمع إلى درسه، أن يكون له عمل، فإن لم يكن، فليبحث، فإن عجز هيأ هو له أى حرفة يقتات منها، وإلا فلا يسلك في طريقته... إذ لا ينضم في صفوفنا عاطل»(٢٢).

والرفاعى يعلنها صريحة قوية، طريقى: دين بلا بدعة، وهمة بلا كسل، وعمل بلا رياء، وقلب بلا شغل، ونفس بلا شهوة.

وكان من أبرز مفاتيح تلك الشخصية العظيمة: الحب، «فقد كان شعار حياته هو الحب، الحب الله أي على على قلبه وروحه ووجدانه وآفاق حياته، وكان فانيًا في محبته لله، ومن هذا الحب انبثق حبه للناس جميعًا، بل حبه لكل حي، من إنسان وحيوان ونبات، بل حبه للكون كله، لأن الكون لدى المتصوفة ليس جادًا أو ليس مادة، بل هو كائن حي مدرك له إحساسه وشعوره وإيمانه وتسبيحه» (٢٣٠).

حقيقة أن من أشرق ما في الإمام أحمد الرفاعي، حبه للناس جميعًا «وهو إلى جانب مسئولياته الثقافية والتعليمية، كان يبحث عن أتباعه ومريديه – واليتامي أبناء المسلمين، فإذا كان بأى واحد منهم حاجة، سعى إلى قضائها حتى ولو كان في حاجة إلى توصيل المياه إلى منزله حملها هو له، وفي ذلك يقول رضى الله عنه عندما طلب منه يوما أن يجلس في المسجد، وفي داره، معلمًا.. فقيها.. وأن يقوم غيره بما يفعل فأجاب: «إن تجارتي خدمة النساء والأرامل واليتامي، وأحب أن أشهد نفسي في خدمتهم دائها، وإذا رأيت يتيها يبكى تهتز مفاصلي، وترتعد أعضائي، حنانًا له وشفقةً عليه وأخاف منه بكاءه »(٢٤).

يقول عنه الشعرانى: «وكان إذا سمع بمريض فى قرية ولو على بعد، يمضى إليه يعوده ويرجع بعد يوم أو يومين، وكان يخرج بالطريق ينتظر العميان حتى إذا جاءوا يأخذ بأيديهم ويقودهم، وكان إذا رأى .

<sup>(</sup>٢٠) السرهان المؤيد: الطبعة المحققة بواسطة الأستاذ صلاح عزام ص ٢٥، ٢٧.

<sup>(</sup>٢١) المصدر السابق: الطبعة المحققة بواسطة صفوة السقا ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢٢) الاقطاب الثلاثة للاستاذ صلاح عزام ص ٢٥.

<sup>. (</sup>٢٣) نشرة مشيخة عموم الطرق الصوفية: التصوف الاسلامي ص ١٨

<sup>(</sup>٢٤) الأقطاب الثلاثة للأستاذ صلاح عزام ص ٣٢.

سُيخًا كبيرًا، يذهب إلى أهل حارته ويوصيهم عليه، وكان رضى الله عنه لا يجازى قط السيئة »(٢٥).

هذا هو الطريق الحق كما رسمه الرفاعي، بل كان الرفاعي. رعاية كاملة لحقوق الله، والعمل - بشريعته السمحاء، عمل وجهاد في الحياة، تواضع وحب للبشر جميعا.

الرفاعي وتأثير الرفاعية في الثعابين والحيوانات.

عرف الرفاعى بحنانه الشديد على الإنسان والحيوان.. وكان أشد ما يكون حدبًا ورعايةً وحنانًا على الحيوانات الضالة والمريضة.

فشدة الحدب ورقة القلب «هما من أميز خصائص الرفاعي، ومن هذه الصفة استمد كراماته المتعلقة بإخضاع الحيوان والتأثير فيه»(٢٦).

ويقول الدكتور وصفى: «أما ما يأتيه أبناء الطريق في هذا السبيل فهو من مدد شيخهم، وذلك مع الإخلاص ونقاء السريرة، وهو يكون بقدر الاعتقاد في الشيخ واستجلاء همته، والسبب في ذلك: أن المريد يتطبع بطابع النقاء الشديد والصفاء الذي تكسبه إياه الطريقة الرفاعية، والقوة الروحانية، التي يكتسبها من رياضاتها إلا أنه يجب الاحتراس في ذلك، لأن هذه الخوارق قد تترتب على تدخل شيطاني لينصرف السالك عن همته إلى اللهو (٢٧).

ويحذرنا من ذلك فيقول: «ولذلك يحرم على المريد تجريب نفسه فى ذلك، أو الاسترسال فيه، وكل ما يطلب منه أن يكون موفقا من أن عزم شيخه، وحضور همته، سيجعله آمنا من ضرر الأفاعى ونحوها، وذلك إذا دعت الضرورة. وبقدر هذه الثقة تكون النتيجة بإذن الله.

وليس لهذه الخاصية استعداد معين سوى شدة الإخلاص والنقاء، فليس لها «شربة» كما يزعم بعض أهل البدع أو أدعية خاصة، ولا عزائم خاصة، فكل ذلك بدع محرمة شرعًا، ولهذا فإن المشيخة تحارب هذه الأمور منعًا من انشغال أبناء الطريق عن الله، حتى لقد تبرأ الإمام ممن يلعب بالأفاعى ونحوها»(٢٨)

ويقول لين: «إن الفعال العجيبة التى تنسب إلى الرفاعية كجلوسهم فى الأفران المتأججة وركوبهم الأسد وغير ذلك (٢٩)، لم تكن معروفة لدى منشىء هذه الطريقة، وقد استحدثت بعد الغزو المغولى، ومها يكن من شىء فإن هذه الفعال لم تكن من بدع الرفاعى، لأن التنوخى الذى عاش فى القرى الرابع الهجرى ذكر فعالا سبيهة بها»(٣٠).

An account of the manners and customs of Egyptians. London 871

<sup>(</sup>۲۵) طبقات الشعراني ص ۱۲۳.

<sup>(</sup>٢٦، ٢٧، ٢٨) كتاب الرفاعي للأستاد الدكتور وصفي ص ٣٢. ٤٣.

<sup>(</sup>۲۹) وصف هذه الفعال في كتابه.

<sup>(</sup>٣٠) دائرة المعارف الإسلامية ص ١٤٨.

ويرى البعض أن أفراد هذه الطريقة يعمدون إلى «طعن أنفسهم بالمدى، وأكل النار، وازدراد الأفاعى، وغير ذلك من الأمور العجيبة التى يفسرون قدرتهم على فعلها بأن النفس وقد ملك عليها ذكر الله كل سبيل تصبح فى حالة غيبة تفارق فيها البدن، وتصعد إلى الملأ الأعلى، حيث تتصل ببارئها، ويصير البدن كأنه خلو من الحياة، فلا يحس ما يولده أكل النار وازدراد الأفاعى والطعن بالمدى من الآلام»(٣١).

ومن قبل أوردنا، رأى أحد أبناء الطريقة الرفاعية، الدكتوز وصفى فى ذلك حين ذكر أنه ليس لهذه الخاصة استعداد خاص سوى الإخلاص، والطهر، ثم أن الامام الرفاعى نفسه يبرأ ممن يتكسب من لعب الأفاعى واحترافه.

## أصول الطريقة الرفاعية وكيفية الانتساب والدخول فيها:

تقوم الطريقة الرفاعية أولا: «على القول بصحة رواية الخرقة من جهة، وأن الشياخة فيها، أو المطبانية، إنما تؤخذ بالعهد والاستخفاف، من شيخ عن شيخ على غرار الطريقة البرهانية والسطوحية، ثم أنها تتفق في الجانب العملى منها على ظاهر الكتاب والسنة.. أضف إلى ذلك اصطناع الخلوات والإكثار من الأدعية والأذكار وقراءة الأحزاب والأوراد»(٣٢).

وقد رسم الإمام الرفاعي لمريديه معالم الطريق للدخول «فقسم المريدين إلى مجموعات، على كل مجموعة شيخ يقوم بتعليمهم معالم الطريق، ويسمى أيضا الخليفة، ولكل مجموعة من المشايخ شيخ مشايخ، أو ما يسمى خليفة الخلفاء.

وعلى المريد حتى يسير على نهج الرفاعي أن يتبع تعاليمه ويعمل بما قاله الإمام الرفاعي «أي يا سادة أعينوني على أنفسكم بخمس خصال:

الأولى: سنة الرسول..

والثانية: موافقة السلف على حالهم..

والثالثة: لباس ثوب التعرية من الدنيا والنفس.

والرابعة: تحمل البلاء والاستسلام له.

والخامسة: لباس الوقار واجتناب الجفاء..، وعليك بلباس الرقعة فإنها لباس الذل والانكسار والتواضع»(٣٣).

وكان الرفاعي ينصح أتباعه دائها بقوله لهم كونوا مواظبين على الصلاة المفروضة،وابعدوا عن الحرام؛ وراعوا الآداب على مقتضى آداب الخالق، وامشوا على منهج الحق والطريق المستقيم، وتقيدوا

<sup>(</sup>٣١) الحياة الروحية في الإسلام للأستاذ الدكتور محمد مصطفى حلمي ص ١٥٩

<sup>(</sup>٣٢) كتاب الأدب الصونى في مصر في القرن السامع الهجرى للأستاذ الدكتور على صافي حسين ص ٢٨

<sup>(</sup>٣٣) كتاب الأقطاب الأربعة ص ٢٨ للاستاذ صلاح عرام .

بخدمة الفقراء إخوانكم والضيوف والغرباء والمساكين.. وعليكم بالأذان حسبة، فإن للمؤذنبن درجة عالية عند الله (٣٤).

وكها ذكرنا من قبل أن الطريقة الرفاعية انتشرت في مصر في القرن السابع الهجرى، وذلك حين وفد إليها أبو الفتح الواسطى في مستهل القرن السابع وأقام بالإسكندرية وبشر بها.

والطريقة ليست وراثة ولا حرفة كما يقول الرفاعي في برهانه المؤيد: «أى حبيبي، تظن أن هذه الطريقة تورث من أبيك، تسلسل من جدك، تأتيك باسم بكر وعمر، وتصر لك في ونيقة نسبك، تنقش لك على جيب خرقتك، على طرف تاجك، حسبت هذه البضاعة ثوب شعر؟ وتاجًا وعكازًا وعمامة كبيرة ؟ وزيا صالحًا، لا، والله. إن الله لا ينظر إلى كل هذا، ينظر إلى قلبك كيف يفرغ فيه سره، وبركة قربه، وهو غافل عنه بحجاب التاج، بحجاب الخرقة، بحجاب السبحة، بحجاب العصا، بحجاب المسوح، ايش هذا الرأس الخالى من جوهر العقل، ما عملت بأعمال الطائفة وتلبس لباسهم يا مسكين »(٥٥).

ولقد بنى الرفاعى طريقته «على الأدب والتمكين والسكينة والتواضع والذل والانكسار والرفق بالخلق، والازدراء بالنفس، وعدم الاعتراف لها بمقام، والتجرد من الدنيا وهي مقبلة عليه»(٣٦).

والطريقة الرفاعية «مبنية على الجهر بالذكر كالقادرية..، وقد غلب على الكثيرين من المنتسبين إلى هذه الخرقة التواجد عند السماع، والغيبوبة عند الذكر، وغلبة الأحوال عليهم»(٣٧).

## طريقة الانتساب والدخول في الطريقة الرفاعية (٣٨):

أول الطريق، التوبة، وهذا لا يمنع من تكرار التوبة على طول الطريق، يقول الإمام الرفاعي رضى الله عنه: كلما جدَّد الفقير توبته فذلك لطف وإنعام يجود الكريم به.

والبيعة في الطريقة الرفاعية تكون بأمر المرسد للمريد، بوضوء جديد، وبصلاة ركعتين بنية التوبة، ثم يجلس المرشد على السجادة، ويجلس المريد مقابلا له بالأدب والخضوع، لاصقا ركبتيه بركبتى المرشد مطرقا خاضعا لله تعالى حتى يتجرد من وساوس النفس ودسائس الشيطان، وعند ذلك يقرأ المرشد ثلاث فواتح سرا، ثم يقرأ الاستعادة، وآية المبايعة ﴿إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله، يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجرا عظيما ﴾ ثم يقرأ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا إن الله

<sup>(</sup>٣٤) المرجع السابق نفسه

<sup>(</sup>٣٥) البرهان المؤيد للرفاعي· تحقيق صلاح عزام ص ٣٦

<sup>. (</sup>٣٦) كتاب أبو الحسن الشاذلي جد ١ لعلى سالم عمار ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣٧) مخطوط سلسبيل الطرائق للإدريسي ص ١٧.

<sup>(</sup>٣٨) اعتمدتا في كتابة مادة هده الفقرة على كتاب «المعارف المحمدية في الوظائف الأحمدية» للسيد عز الدين أحمد الصيادي الرماعي من صفحة ١٢٠ إلى ١٤٧ وكتاب «الإمام الرفاعي» للأستاذ الدكتور مصطفى وصفى ص ٨٤ إلى ٩٦.

<sup>\*</sup> سورة ألفتح آية ١٠.

يعلم ما تفعلون﴾ \* نم يقول: أستغفر الله العظيم الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه من جميع الذنوب «ثلانا».

ويتابعه المريد سرا بالاستغفار، نم يمسك بيده اليمنى يد المريد ويلقنه الذكر وهو القول: لا إله إلا الله «نلاثا»، فيقول المرشد ويردد المريد، ثم يلقنه العهد وهو: أشهد الله وملائكته ورسله وأنبياء والحاضرين من خلقه أنى تائب الى الله مجتنب لمحارمه، مجتهد في طاعته، منيب إليه، مواظب على خدمة الفقراء بحسب الطاقة، وأن الطاعة تجمعنا، والمعصية تحول بيننا، والعهد عهد الله ورسوله، وأن اليد يد أحمد الرفاعي، وهو سيخنا في الدنيا والآخرة، والله على ما نقول وكيل». بم يقول المرشد مخصصا نفسه: «العهد عهد الله، واليد يد الله، والبيعة بيعة رسول الله، والهدية هدية السيخ الأعظم، قدوة الأولياء، سيخ مشايخ العرب والعجم، قطب الاقطاب، سلطان العارفين ، شيخنا الشيخ أحمد الرفاعي الكبير قدس الله أسراره العليا «تم يقرأ الفاتحة، ويقرأ (يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة \*\*. وقال بعض السادة الرفاعية: ثم يقول المرشد للمريد قم مريدًا بالطريقة الرفاعية ويقرءون الفاتحة لأهل العهد.

والانتساب إلى الطريق على وجهين: إما انتساب بركة، أو انتساب إرادة.

وانتساب البركة، هو أن يلتمس المريد من الشيخ وأهل الطريق البركة دون أن يلزم نفسه بالرياضات..، أما انتساب الإرادة فهو يكون للسالك لأصول الطريق حسب رياضاته، وهو الذي يناط به الارتقاء في مدارجه حسب التفصيل الآتي:

مدارج الطريق حسب الترتيب الحالى هي: المريد ، فالخليفة، فخليفة الخلفاء ، فالنيابة الكبيرة. وهذه المدارج إدارية بحتة.

أما المدارج الروحية فتسمى أسهاء أخرى، فهى تبدأ بالمريد، ثم المقدم أو الجاويش، ثم النقيب، وهى نهاية الدرجات الروحية، وللانتقال من درجة إلى أخرى رياضة مخصوصة بها.

ولما كانت أسباب البلاء كله في زلات اللسان من الغيبة، والنميمة، والسباب، فإن الطريق قد عنى بأن يشغل المريد عن ذلك بالذكر ويفرض خلوات دورية تطهر قلب المريد، وتعيد إليه الصفاء.

وفى مبدأ التحاق المريد بالطريقة المباركة، يكلفه المرشد ذكرا باسم «لا إله إلا الله» حسب طاقته، أى بأكثر ما يمكنه، وما تتحمله نفسه، وكذلك الصلاة على حضرة الرسول بأبسط صيغة كقول: صلى الله عليه وسلم، حسب طاقته أيضا، وبحيث يشغل سائر أوقاته بهذا الذكر، وبهذه الصلاة ما استطاع، ويقوم المريد أيضا «بخلوة المحرم» التي سيرد ذكرها، وهي لازمة لأبناء الطريق، على اختلاف درجاتهم، وذلك في أوانها، كما يقوم بالرواتب بعد كل صلاة، وبعد ذلك يربط له عددًا معينا من ذكر (لا إله إلا الله) حسب حالته، وبدون أن يشق عليه مع استمراره على الرواتب بعد كل صلاة.

 <sup>\*</sup> سورة النحل آية ٩١.

<sup>\*\*</sup> سورة إبراهيم آية ٢٧

وهذا الذكر، قد يكون خمسين بعد كل صلاة، ويصل في المتوسط إلى خمسمائة، وقد يصل إلى ألفين وخمسمائة، بل ويجوز أن يكون لأكثر من ذلك، إذا لم يكن فيه ما يعطل سعيه للدنيا، وإذا كانت حالته تستلزم كترة الذكر، وهو بعد ذلك يداوم على الصلاة على حضرة الرسول في في سائر أوقاته حسب طاقته، فإذا لمس من المريد إخلاصا نقله إلى الذكر باسم «الله»، وأقل العمل بها كها جاء في قلادة الجواهر «ألفان وخمسمائة» بعد كل صلاة من الصلوات الخمس لمدة لا تقل عن ثلاثة أشهر، ويجب على الشيخ أن يترفق عريده، إذا استدعت ظروفه ذلك

ومن الرواتب أيضا الصلاة على حضرة الرسول في بدون عدد مرسوم بصفة مطلقة بسيطة، أو بعدد مرسوم بعد كل صلاة: خمسين وهو أقل العمل بصيغة من الصيغ الرفاعية المذكورة بعد. ويستمر على ذلك مدة لا تقل عن ثلاثة أشهر، وعند ذلك يجوز أن يتقدم المريد إلى رتبة الجاويش، أو المقدم، ويكون ذلك بعد اجتياز خلواتها، وهذه الخلوات أربع:

الأولى: ثلاثة أيام والابتداء فيها يكون يوم الأحد. والثانية: ثلاثة أيام والابتداء فيها يكون يوم الاثنين. والثالثة: أربعة أيام والابتداء فيها يكون يوم الثلاثاء. والرابعة: خمسة أيام والابتداء فيها يكون يوم الأربعاء. ويفصل بين كل منها عشرة أيام.

وشرط الأكل فيها، ألا يأكل المتريض إلا في الصباح والمغرب، ولا يزيد فيها على ما يسد الرمق، وبسرط ألا يدخل طعامه شيئا ذا روح، وأن يكون المتريض محجوبا، عن الناس تماما، في مكان مخصوص طاهر، لا يدخله أحد ولا يدخله عياله، وإذا خرج لقضاء حاجة فليخرج تحت ستر من غير انحراف إلى طريق آخر، وأن يشتغل بالذكر المربوط للرياضة الأولى، وهي (يا حميد) بعدد، أقله ثلاثة آلاف مرة، عقب كل صلاة مع آداب الذكر، وعليه أن يتهجد بالليل باثنتي عشرة ركعة، وأقل العمل أربع ركعات، وبعد كل فريضة يصلى على حضرة النبي على المناس عشرة ويختم بالفاتحة، وذلك مع إتقان الوضوء والصلاة والسنن غاية الإتقان، وفي الرياضة الثانية يكون ذكره (يا رحيم) أقله أربعة آلاف مرة مع ما تقدم وفي الرياضة الثالثة (يا وهاب) أقله أحسة آلاف مرة.

والذكر المربوط للرياضة الرابعة بعد كل صلاة «يا قدوس» أقله ستة آلاف مرة.

وبعد خروجه من الرياضة الرابعة يكون ذكره «ذو الجلال والإكرام» كل يوم ألف مرة، ويبقى على هذه الحالة إلى أن تصدر للمرشد إسارة بأن يعينه في المرتبة التالية، وهي مرتبة النقيب.

والرياضات المربوطة للسالك بعد دخوله هذه الرتبة خمس:

الأولى: أربعة أيام والابتداء يوم الخميس.

والثانية: خمسة أيام والابتداء يوم الجمعة بعد الصلاة.

والثالثة: ستة أيام والابتداء يوم السبت.

والرابعة: سبعة أيام والابتداء يوم الأحد.

والخامسة: ثمانية أيام والابتداء يوم الاثنين.

ويفضل أن يكون بين كل منها خمسة أيام. م

والطعام المعين للسالك في تلك الرياضات الخمس خبز الشعير، والملح، والزيت بحسب طاقته من القلة.

ويكون الطعام المذكور صباحا ومساء موزونا بقدر واحد

والأسباء التي تقرأ في هذه الرياضات هي:

في الأولى: (يا حق) أربعة آلاف مرة.

وفي الثانية: (يا حنان) خمسة آلاف.

وفى الثالثة: (يا حليم) ستة آلاف.

وفي الرابعة: (يا حي) سبعة آلاف.

وفي الخامسة: (يا حافظ) ثمانية آلاف.

فإذا أتم السالك هذه الرياضات الخمس أمره المرشد بذكر الاستغاثة وهي «سبحانك لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين» في كل يوم بعد كل صلاة خمسمائة مرة.

ويبقى على هذه الحالة إلى أن تصدر إشارة للمرشد من طرف السلسلة الرفاعية المباركة، بتقريب السالك، فيدخله المرشد في خلوة التهذيب، وهي واحد وأربعون يوما، وشروطها: صيام الأيام المذكورة، ويكون الفطور والسحور فيها على خبر الشعير، وماء السكر، واللوز، أو الفول السوداني، بوزن واحد، ويكون في الليل بعد قراءة الورد، وذكر العشاء، أقله ساعتان وأكثره أربع ثم يظل متهجدا حتى الفجر، ويذكر الله، ويصلى الصبح، ويبدأ بالورد الشريف، والاسم المربوط لهذه الخلوة، هو «يا حميد» في اليوم والليلة الأولى ألف مرة، وفي كل يوم يزيد الذكر ألف مرة، إلى ختام الليلة الأخيرة، فيكون واحدًا وأربعين ألف مرة.

وبعد خروجه يأمره بذكر مناجاة الطالبين، وهو: «ربنا آتنا من لدنك رحمة وهيئ لنا من أمرنا رشدا» بعد كل صلاة خسمائة وسبعة وخسين مرة، ويبقى على هذه الحالة إلى أن تظهر للمرشد إشارة من طرف السلسلة الرفاعية المباركة فيرقيه إلى الرتبة التالية، وهي رتبة الخليفة: وهي تجيز إعطاء العهد الرفاعي الكريم.

والورد المربوط لهذه الدرجة هو سورة الاخلاص، كل يوم مائة مرة، وسورة سبح اسم ربك الأعلى سبع مرات، والصلوات على حضرة النبى على مائة مرة، (ولا إله إلا الله) مائة مرة، والحزب أو الورد الذى تحصل فيه الرخصة من جانب المرشد من أحزاب حضرة الإمام الكبير، ويقول في ليلة الجمعة على الخصوص منفردا «أستغفر الله العظيم» مائة مرة، والصلاة على سيدنا محمد بصيغة «اللهم صل

على سيدنا محمد النبى الأمى الطاهر الزكم صلاة تحل بها العقد، وتفك بها الكرب، وعلى آله وصحبه وسلم» مائة مرة، وسورة الفاتحة سبع مرات، وذلك مع قراءة فاتحة للرابطة الرفاعية المباركه. وعلى صاحب هذه الرتبة «الخليفة»، حتما خلوة سبعة أيام كل سنة، وابتداء الدخول فيها من اليوم التالى لعاسوراء، ويكون الطعام فيها خاليا من كل ذى روح والذكر فيها:

اليوم الأول: «لا إله إلا الله» ثلاثة عشر ألف مرة، وعلى رأس كل مائة هذا الدعاء المبارك، اللهم اغرس فى قلبى شجرة (لا إله إلا الله)، وأظهر على لسانى ينابيع حكمة (لا إله إلا الله)، واحفظنى يارب من كل سك، وكفر ورياء ومن مكر الماكرين وحسد الحاسدين، وعداوة المعادين، ومن سُر نفسى، ونسيطانى، وهواى بعناية ووقاية (لا إله إلا الله).

وذكر اليوم النانى: «الله»، سبعة وعشرون ألف مرة.، والدعاء «اللهم اسقنى من خمر المشاهدة، وأغرفنى فى بحر المراقبة، وفهمنى دقائق المعرفة، وحقائق الحقيقة لأكون منك خانفا وبك عارفا». وذكر اليوم الثالث: «وهاب» ابنان وثلاثون ألف مرة، ودعاؤه اللهم ارزقنى مواهبك الربانية موهبة

أطلع ببركتها على مخفيات الرموز ومعميان الكنوز تجلى عين بصيرتى بكحل موهبتك يا وهاب. وذكر اليوم الرابع: «حى» خمسة وئلاثون ألف مرة «ودعاؤه» «اللهم أحينى حياة طيبة أذوق بها حياة الحب، وطعم سراب القرب، فأكون بك حيا ولك وليا فأموت بك تقيا. وأحيا بك مرضيا. يا حى».

وذكر اليوم الخامس: «مجيد» نمانية وثلائون ألف مرة، ودعاؤه «اللهم مجد قدرى بحبك، وسرف مرتبتى بقربك، حتى أكون بحبك ممجدا وبفربك مؤيدا. وأطلع على دقائق المجد، ورقائق المدد والمجد، وألبس من تيجان المجد والسعد بفضل براهين مجدك يامجيد.

وذكر اليوم السادس: «معطى» أربعون ألف، وثلنمائة مرة. ودعاؤه اللهم أعطنى من فضلك عطاء وفيا أتقرب بسببه لأبواب محبتك، وأكون من أهل حضرتك، وأشاهد أسرارك القدسية فأفوز بعطية جودك الوفية «يا معطى».

وذكر اليوم السابع: «قدوس» خمسة وأربعون ألف مرة، ودعاؤه «اللهم قدس سرى، وروحى بسر سرك ويروح روحك، وأوصلني لمنازل الأنس، واسقني من مشارب القدس، فيكون سرى بك مقدسًا مطهرًا من كل عيب ودنس عرض، أو وهمي بثبوتي، أو خاطري ببركة قدسك يا قدوس».

## خلوة السبعة «المحرم»:

وإلى جانب هذه الخلوات المخصوصة بمختلف الدرجات، على كل الإخوان في الطريق الرفاعي، وكل من أخذ العهد، أن يقوم بخلوة سبعة أيام، ابتداء من اليوم التالى من عاشوراء، وهي حتم لازما. باتفاق جميع المراجع مع كل من أخذ الطريق الرفاعية، والتمس لأهلها من المريدين والإخوان، وسروطها صيام السبعة الأيام المذكورة، وأن يكون الصائم على وضوء دائم، ولا ينام في تلك الأيام

السبعة مع عياله بفراش قطعا، ولا يأكل من ذى روح، وأن يحفظ لسانه من التكلم بكلام الدنيا، وأن يربط قلبه في الله بسائر أوقاته وخلواته مع استحضار همة المرشد.

والذكر المربوط للإخوان بهذه الخلوة هو «يا وهاب» مائة مرة بعد كل صلاة ثم مائة مرة «اللهم صل على سيدنا محمد النبى الأمى الطاهر الزكى، وعلى آله وصحبه وسلم، «مع الفاتحة عند البدء والختام لسيدنا رسول الله عليه الصلاة والسلام، ولصاحب الطريق - رضى الله عنه - والسلسلة الرفاعية المباركة ولشيخه ولإخوانه المسلمين أجمعين.

وقد قال الإمام الرفاعى: «إن خلوة السبعة سبب الفيض للسالك، والمريد الصادق فى كل سنة، من جهة السلسلة الرفاعية..، ومن لم يستطع أن يقوم بالخلوة على وجه الكمال، فلا أقل من أن يقوم بسائر سروطها، ويستعيض عن البعد عن الناس بحفظ لسانه وقلبه.

ولعل هناك استراكا في خلوة السبعة أيام (المحرم) عند الرفاعية، وعند الشيعة، فإذا كانت الخلوة المحرمية تعنى، أن على الرفاعى أن يعتكف سبعة أيام، أولها الحادى عشر من شهر المحرم، فإن الحادى عشر من محرم الحرام هو اليوم الثانى، لقتل الشهيد الإمام الحسين بن على بن أبى طالب رضى الله عنها، (فهذه الأيام السبعة التى يقضيها المريد الرفاعى، تعنى إظهار الحزن الشديد على الحسين، كا يفعل الشيعة على صورة فيها مبالغة في الحزن، ولكن تقادم العهد أنسى أصحاب الطريقة وغيرهم دلالات مراسمها، فلم يلتفتوا إلى الممرات السرية التى تصلهم بالتشيع (٣٩).

وأنا لا أريد أن أرد أصول الطرق الصوفية إلى التشيع كما يحاول الأستاذ الدكتور الشيبي.. وإنما أردد ما قلته من قبل.. إنه قد يكون هناك اشتراك بين الطرق الصوفية وبين الشيعة في ظاهرة ما..، ومن المبالغة أن نرد كل اشتراك في ظاهرة إلى تأثير إحداهما في الأخرى، فهنا يظهر تعصب الباحث لمذهبه سواء كان شيعيًّا أو سنيًّا أو صوفيًّا.

وبعد.. فهذه هي سائر خطوات التدرج في الطريق، وخلوته الشهيرة عقب عاشوراء.. أما سائر الرياضات فهي: الذكر، والصلاة على الرسول الكريم، وتلاوة الأدعية، وآيات القرآن الكريم، والأحزاب، والأوراد.

وفى النهاية ينبغى أن نشير إلى أن الإمام أحمد الرفاعى لم يقيد أصحابه وأتباعه بزى مخصوص، ولا بلباس مخصوص، بل أباح لهم ما أباحه لهم الشرع. ولم يخصص إلا العمامة السوداء، وقد خصص الزى الأسود لنفسه الطاهرة وأتباعه تخصيص إطلاق بلا قيد، يقول الرفاعى: إن أصول طريقتنا لا تمنع من حسن الزى والمظهر، لتنعم، لأن ذلك أوجب للشكر، وإنما الفقر والزهد محلها القلب فلا بأس على الفقير، أن يتخذ أسباب النعمة ما دام قلبه غير متعلق بها.

أما نياب الإمام الرفاعي نفسه فمن المعروف أنها كانت قصارا،كمه لا يبلغ قبضته. ولم يلبس نوبا حديدا قط خشية العجب، وكان يفضل المرقعة. وكانت نيابه كذلك غالبا.

<sup>(</sup>٣٩) الصلة بين التصوف والتشيع للدكتور الشيبي ص ٤٤٨.

هذه هي الطريقة الرفاعية في أصولها التي لا تبتعد عن الإسلام.

وإذا كان بعض الأتباع قد حاولوا أن يسوهوا الصورة للطريقة الرفاعية فجعلوها شعوذة ودجالة ولعبا بالأفاعى والسيخ، فلا ننسَ أن الرفاعى نفسه يبرأ من هؤلاء جميعًا، فقد قال لمثل هؤلاء القوم من قبل: إياكم والدجالية... إياكم والسيطانية... إياكم والطرق التى تقود إلى كلا الوصفين.

ثانيا - عبد القادر الجيلاني صاحب الطبقة القادرية «الجيلانية».

إلى جانب الطريقة الرفاعية العراقية الأصل، ظهرت الطريقة القادرية العراقية الأصل أيضا، مواكبة ومعاصرة لها في قرن واحد من الزمان – وانتقلت من فرات ودجلة العراق إلى أرض مصر، في القرن السابع الهجرى قرن الطرق الصوفية بحق.

وفي البداية نتعرف على الجيلاني:

يقول عنه صاحب قلائد الجواهر هو «محيى الدين أبو محمد عبد القادر بن أبى صالح جنكى دوست موسى، بن أبى عبد الله، بن موسى الجون عبد المحصن، بن الحسن، بن على، بن أبى طالب رضى الله عنه (٤٠٠).

ويتابع الشيخ التادنى فى كلامه فيقول: «قال سيدنا الشيخ عبد المطلب بن الشيخ عبد القادر الجيلانى، كان والدى يتكلم فى الأسبوع ثلاث مرات بالمدرسة، بكرة الجمعة، وعشية الثلاثاء، وبالرباط بكرة الأحد، وكان يحضره العلماء والفقهاء والمشايخ وغيرهم، ومدة كلامه على الناس أربعون سنة، أولها سنة ١٣٥ هـ. ومدة تصدره للتدريس والفتوى ثلاث وثلاثون سنة، أولها سنة مان وعشرين، وآخرها سنة إحدى وستين (٤١).

لقد كان الشيخ عبد القادر الجيلاني صاحب رسالة كبيرة ودعوة سامية فقد «رأى - الجيلاني ما أصيب به المسلمون من تشتت وافتراق وتناحر، وما استولى عليهم من حب الدنيا والتقاتل على الملك والجاه والسلطان، وانصراف الناس إلى المادة والمناصب والولايات، والتفافهم حول الملوك والأمراء وتقديسهم لهم، عاش الشيخ متصلا قبل ذلك بشعوره وآلامه، بعيدًا عن كل ذلك بقلبه وجسمه وانصرف بكل همته وقوته وإخلاصه إلى الوعظ والإرشاد والدعوة والتربية وإصلاح نفوس المسلمين، وتزكيتها، ومحاربة النفاق والشغف بالدنيا والتكالب على حطامها ومناصبها إنارة للشعور الإيماني، وتقوية عقيدة الآخرة، والتجافى عن دار الغرور» (٤٢).

ولقد اهتم الجيلانى بالإصلاح وتوجيه العباد «وكان أبو سعيد قد بنى مدرسه لطيفة (بباب الأزج) ففوضت إليه، وضاقت مدرسته بالناس ومن ازدحامهم على مجلسه، فجلس للناس عند السور أيامًا، نم

<sup>(</sup>٤٠) قلائد الجواهر في ماقب الشيخ عبد القادر للشيخ محمد التادفي الحنبلي ص ٣.

<sup>(</sup>٤١) ملائد الجواهر في مناقب الشيخ عبد القادر للشيخ محمد التادني الحبلي ص ٣.

<sup>(</sup>٤٢) كتاب الامام عدد القادر الجيلاني لأبي الحسن الندوى ص ٢٩.

وسعت بما أضيف إليها من المنازل والأمكنة التي حولها، وبذل الأغنياء في عمارتها أموالهم، وعمل الفقراء بها بأنفسهم، واكتملت المدرسة سنة ثمان وعشرين وخمسمائة، وصارت منسوبة إليه»(٤٣).

وكان سيدى عبد القادر الجيلاني جريئا في الحق «لما ولى المقتفى لأمر الله أمير المؤمنين القاضى ابن المزاحم الظالم قال على المنبر: وليت على المسلمين أظلم الظالمين، ما جوابك عند رب العالمين أرحم الراحمين، فارتعد الخليفة وبكى وعزل القاضى المذكور لوقته (٤٤٠).

ومما يدل على شجاعته وجرأته فى الحق، قوله فى كتابه الفتح الربانى: «إنى أقول لكم الحق، ولا أخاف منكم ولا أرجوكم، أنتم أهل الأرض عندى كالبق والذر، لأنى أرى الضرر والنفع من الله عز وجل، – لا منكم –، المماليك والملوك عندى سواء»(٥٥).

وقال مخاطبًا تلك الفئة من العلماء الذين يداهنون السلاطين وينافقونهم: «أين أنتم وهم؟.» يقصد بهم العلماء الذين لا يخشون غير الله تعالى» -، يا خونة في العلم والعمل، يا أعداء الله ورسوله، يا قاطعى عباد الله عز وجل، أنتم في ظلم ظاهر، ونفاق، إلى متى؟ - يا علماء، يا زهاد، كم تنافقون الملوك والسلاطين حتى تأخذوا منهم حطام الدنيا وشهواتها لكم، أنتم وأكثر الملوك في هذا الزمن ظلمة وخونة في مال الله عز وجل، في عباده، اللهم اكسر شوكة المنافقين، وخذ بهم أو تب عليهم واقمع الظلمة، وطهر الأرض منهم أو أصلحهم (٢٤١).

وكان يدع مريديه إلى العمل، ويؤكد أن الطريق ليس كلامًا، أو مهادنةً للحياة فالله يحب عباده العاملين «اعبدو الله عز وجل، واستعينوا على عبادته بكسب الحلال، إن الله عز وجل يحب عبدًا مؤمنًا مطيعًا آكلًا من حلاله ويحب من يأكل ويعمل، ويبغض من يأكل ولا يعمل، يحب من يأكل بكسبه، ويبغض من يأكل بنفاقه وتوكله على الخلق»(٤٧).

## اتباعه السنة والشرع:

وكان يدعو أتباع طريقته القادرية إلى اتباع السنة والشرع، يقول لهم فى قوة: «اتباع الشرع موجب لسعادة الدارين، فاحذر الخروج من دائرته، وإياك أن تفارق الإجماع الشرعى، والاجتماع على أهل الله...، وأقرب الطرق إلى الله تعالى، لزوم قانون العبودية والاستمساك بأصول الشريعة وفروعها والاستقامة على الجادة (٤٨).

وكان رضى الله عنه يقول: تراءى لى نور عظيم ملأ الأفق، نم تدلى منه صورة تناديني، يا عبد القادر... أنا ربك، وقد حللت لك المحرمات، فقلت: اخسأ يالعين، فإذا ذلك النور ظلام، وتلك

<sup>(</sup>٤٣) كتاب الإمام عبد القادر الجيلاني لأبي الحسن الندوى ص ٩

<sup>(</sup>٤٤) كتاب قلائد الجواهر ص ٧.

<sup>(</sup>٤٥) كتاب الفتح الرباني لسيدي عبد القادر الجيلابي المجلس.٥١.

<sup>(</sup>٤٦، ٤٧) كتاب الفتح الرباني للإمام الجيلاني. المجلس الواحد والحمسون والمحلس السادس والأربعون على التوالي

<sup>(</sup>٤٨) كتاب «بداية الطريق إلى مناهج التحقيق» ص ٤٨ للسيد محمد أبو الفيض المنوي.

الصورة دخان، ثم خاطبنى يا عبد القادر نجوت منى بعلمك بأمر ربك، وفقهك فى أحوال منازلاتك، ولقد أضللت عبل هذه الواقعة سبعين من أهل الطريق، فقلت: لله الفضل. فقيل له كيف علمت أنه علمان؟ قال: لقوله قد حللت لك المحرمات(٤٩).

لقد كان الجيلانى بحق متسننًا عابدًا واعظًا قامعًا لنفسه ناصحًا لغيره صادقًا فى حاله مبغضًا للبدعة وأصحابها (٥٠) وهذا مما يجعلنا ندافع عن الإمام عبد القادر الجيلانى فيها نسب إليه من نهم يدحضها سلوكه وأقواله وأفعاله.

يقول صاحب ترياق المحبين: «أخبرنى الشيخ الزاهد العارف محمد بن عدنان المشهدى، عن الشيخ يوسف أبى زكريا العسقلانى الحنبلى، أنه سئل عن الشيخ محمد على بن إدريس اليعقوبى، أحد أركان طريق القوم، عن الذى يسمع فى هذه الأزمنة وينقل عن لسان الشيخ عبد القادر الجيلانى قدس الله سره، من الشطوحات والكلمات المشوبة بالعجب، والدعوى، والتجاوز، وغير ذلك، من الألفاظ التي يردها الشرع، مثل قولهم: إنه يقول: قال لى ربى: «يا غوث الأعظم أكل الفقير أكلى»...، وقوله للخضر: إن كنت قلت لموسى: إنك لن تستطيع معى صبرا، فأنت لا تستطيع معى صبرا، وقوله: «أنا أحفظ مريدى فى غيبته وحضوره. ومريدى لا يدخل النار، ولو كان على سبيل مكروه إن كان مريدى رديا فأنا جيد»، وقوله: «قدمى على رقبة كل ولى»، وقوله: «للميت قم بإذنى» وأمثال ذلك، وأمثاله أنا جيد»، وهوله هذا صحيح وله وجه عند العارفين؟ فقام منزعجًا وجلس ثم قال: جلست مع الشيخ عبد القادر وأكلت معه، وغت معه، وسافرت معه، وحضرت معه، فوالله ما رأيته تحرك بحركة، عبد القادر وأكلت معه، وغن الشريف أبدا، الشيخ عبد القادر رجل عارف عابد زاهد خائف خاشع ذو مجاهدة وأوراد وأذكار، كثير البكاء، مخلص واعظ، عالم عامل، ورع، عامل بعلمه، له وجود حال وذوق وكشوفات وكرامات وأحوال صالحة، وحرمة فى قلوب أهل الدين» (٥٩).

ونحن نقول ما قلناه سابقا: إن سلوك الشيخ عبد القادر الجيلانى، وقوله يدلان على أن صاحب الطريقة القادرية، كان العابد الزاهد العامل بكتاب الله وسنة رسوله، إن الرجل الذى دعا إلى اتباع السرع وسنة الرسول الكريم فى وصاياه المتعددة، يجعلنا نشك فيها نسب إليه من افتراءات وأقوال كاذبة... فلقد كان للشيخ عبد القادر الجيلانى جهوده الطيبة فى إسلام كثير من يهود ونصارى العراق، وعلى يده الكرية تاب الكثيرون من العاصين والمذنبين بفضل نصحه وإرشاده ودعواته الصادقة.

#### طريقة سيدى عبد القادر الجيلاني ومبناها:

يقول السيخ على بن الهيتي رضى الله عنه: عن الشيخ عبد القادر الجيلاني «كان قدمه على

<sup>(</sup>٤٩) طبقات الشعراني ص ١٠٩.

 <sup>(</sup>٥٠) كتاب أبو الحسن الشاذلي للأستاذ سالم عمار ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥١) ترياق المحين ص ٥٥.

التفويض والموافقة مع التبرى من الحول والقوة، وكانت طريقته تجريد التوحيد، وتوحيد التفريد مع الحضور في موقف العبودية، لا بشيء ولا لشيء»(٥٢).

وكان الشيخ عدى بن مسافر رضى الله عنه يقول: كان الشيخ عبد القادر الجيلاني، - رضى الله عنه - طريقته: الذبول تحت مجارى الأقدار بموافقة القلب والروح واتحاد الباطن والظاهر، وانسلاخه من، صفات النفس مع الغيبة عن رؤية النفع والضر. والقرب والبعد (٥٣).

ويقول صاحب مخطوطة السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين (١٥) ومبنى الطريقة القادرية على الذكر الجهرى، في حلقة الاجتماع، والرياضة الشاقة في العكفة بالتدريج في تقليل الأكل، والفرار من الخلق وسلوكهم مصحوب في البداية باستحضار جلال الله وعظمته، بذلك تنقمع النفس وتتهذب، لأن التربية بالجلال أسرع للتخلص من الرعونات، وصفة الجلوس للذكر، أن يجلس متربعا ويمسك بإبهام الرجل اليمين، مع ما يليه من العرق المسمى (بالكيماس) وهو العرق العظيم الذي هو في جوف قفل الركبة، ويضع يديه على ركبتيه فاتحا أصابعها بنقش لفظ الام، ويذكر باللام ويلازمها مدة حتى ينشر صدره، ويكاشف بالأنوار الإلهية، ثم يشتغل بذكر أوراد برادى (أى ذكر الغناء والبناء المنسوب إلى الشيخ عبد القادر). وهو أن يجلس كما مر ويدير وجهه جانب الكتف الأيمن قائلا هاء ويدير وجهه إلى الشيخ عبد القادر). وهو أن يجلس كما مر ويدير وجهه جانب الكتف الأيمن قائلا هاء ويدير وجهه إلى الأيسر قائلا: هو، ويحتضن رأسه ضاربا في نفسه بقوله: حي. وتعود إلى العمل بلا توان.

#### كيفية الانتساب للطريقة القادرية(٥٥):

ويقول الجيلانى: «فالذى يجب على المبتدئ فى هذه الطريقة، الاعتقاد الصحيح الذى هو الأساس، فيكون على عقيدة السلف الصالح أهل السنة القديمة، سنة الأنبياء والمرسلين، والصحابة والتابعين، والأولياء، والصديقين، فعليه بالتمسك بالكتاب والسنة والعمل بها أمرًا ونهيا، أصلًا وفرعًا، فيجعلها جناحيه يطير بها فى الطريق الواصل إلى الله عز وجل، ثم الصدق، ثم الاجتهاد، حتى يجد الهداية والإرشاد إليه إضافة إلى هذين الأصليين الشريفين، يضع الجيلانى قواعد يعتبرها مكملة، ولو أنها فى حقيقتها مستمدة من الشرع، وهى كها يرى الجيلانى «سلامة الصدور، وسخاء النفس، وبشاشة الوجه؛ وبذل الندى، وكف الأذى، والفقر، وحفظ حرمة المشايخ والعشرة مع الإخوان، والنصيحة للأصاغر والأكابر وترك الحصومة، والإسفاف، وملازمة الإيثار وملازمة الأخيار، وترك صحبة ما ليس من طبقتهم، والمعاونة فى أمر الدين والدنيا» هذا من حيث الاعتقاد والإيان والعمل.

أما عن كيفية الانتساب للطريقة القادرية فإن كل سالك للطريقة القادرية عليه أن يمر عرحلتين.

<sup>(</sup>٥٢) طبقات الشعراني جـ١ ص ١١٠

<sup>(</sup>٥٣) طبقات الشعراني جلاظ ص ١١٠.

<sup>(</sup>٥٤) محطوط «السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين» للادريسي، بدار الكتب المصرية تحت رقم ٢٥٦٧ تصوف ورقة ١٥.

<sup>(</sup>٥٥) اعتمدنا في عرض كيفية الانتساب إلى الطريقة القادرية على «عبد القادر الحيلاني ومدهبه الصوق» رسالة ماجستير لحعفر صادق سهيل من ص ١٢٧ ومابعدها.

١ - أولاهما مرحلة الابتداء: تبدأ وتنتهى بجلسة واحدة، قد تستغرق أقل من نصف ساعة على الأكثر، إذا كان العمل فيها جديًّا، ولهذه المرحلة مراتب، نذكرها كالآتى:

أولًا – اللقاء الأول: ويكون بين المريد وبين الشيخ، ويتضمن العهد والاستغفار، والتوبة، والطاعة، والذكر.

والعهد من الأمور المهمة في الطريقة القادرية.، والعهد بالنسبة للسالك لا يتم إلا على يد شيخ معترف له بالمشيخة، ومجاز بالتربية الصوفية، واللقاء بأخذ الخطوات التالية:

ا – قبل البدء يصلى المريد ركعتين نفلًا لله تعالى، وقراءة الفاتحة للنبى على ولإخوانه المرسلين والنبيين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

٢ - حضور المريد بعد الصلاة والفاتحة بين يدى الشيخ، وجلوسه تجاهه لاصقًا ركبتيه اليمنى بيد الشيخ اليمنى، وفى هذه الحالة يطلب الشيخ من المريد الاستغفار، ويكون بالصيغة المتالية «قل استغفر الله العظيم الذى لا إله إلا هو الحى القيوم وأتوب إليه، وأشهد الله وملائكته ورسله وأنبياءه بأنى تائب لله، منيب إليه، وأن الطاعة تجمعنا، وأن المعصية تفرقنا، وأن العهد عهد رسوله، وأن اليد يد سيخنا وأستاذنا الشيخ محيى الدين عبدالقادر الجيلاني قدس سره، وعلى ذلك أحل الحلال - أى أعمل به - وأحرم الحرام - أى أتجنبه - وألازم الذكر والطاعة بقدر الاستطاعة، ورضيت بحضرة شيخنا المشار إليه سيخًا لى وطريقته لى، والله على ما أقول وكيل».

والذكر الذي ورد في صيغة العهد يكون بالتلقين.

والمقصود بالذكر: هو التوحيد «لا إله إلا الله»، ويقوم الشيخ بتلقينه للمريد ثلاث مرات، وهو مغمض العينين.

وكذلك العهد يكون بالتلقين، أى أن الشيخ يقول: عبارات العهد، والمريد يرددها بعده مباشرة، وبعد الانتهاء من ترديد عبارات العهد، يقول الشيخ «انفحنا بنفحة منك»، ثم يقرأ آية المبايعة: ﴿إِنَ الله يَدَ الله فُوقَ أَيديهم. فَمَن نَكَ فَإِنَا يَنكُ عَلَى نَفْسَه. ومن أو في عاهد عليه الله فسيؤتيه أجرًا عظيهً ﴾\*.

وبعد هذا يسمع الشيخ كلمة التوحيد لمريده مرددًا إياها ثلاث مرات، ويطلب منه أن يقولها بعده على الصورة التالية: يأخذ الشيخ كلمة «لا» أولًا من طرفه الأيمن مادًا بها جبهته في «إله»، ثم يقرأ « إلا الله» من طرفه الأيسر، وهو عهد الروح، هذه الحالة تتم والشيخ مغمض العينين، فإذا قالها المريد بعد السيخ فولًا صحيحًا، وطبق الأصل يكون فد انتهى من أخذ العهد تمامًا.

ثانيًا – وهي جملة أسياء يومئ بها الشيخ لمريده مطالبًا إياه اتباعها، والعمل بمضمونها، وهي تحمل الأذى، وترك الأذى، والصفح عن عبرات الإخوان وبذل الكف وسخاء النفس، وترك الحفد، وألحسد

<sup>\*</sup> سورة المتح آية ١٠.

والكذب والنميمة والفحش في الكلام والاسلتقامة على الوضوء، وعلى الاستغفار، والصلاة على النبى على من غير تعيين عدد.

وبعد أن يقبل المريد هذه الوصايا من شيخه ينتقل الشيخ إلى مرحلة المبايعة والقبول. ثالثًا – المبايعة والقبول: يقول الشيخ للمريد القابل: (وأنا قبلتك ولدًا وبايعتك على هذا المنوال) وكذلك بالنسبة للمريد.

بهذه المراسيم تنتهى المبايعة بعد القبول، فتنفصل الأيدى المتشابكة وتبتعد الركب المتلاصقة، ثم تأتى مرحلة الدعاء مختومة بشرب الكأس.

رابعًا - الدعاء ٩ الذي يصدر من الشيخ ويكون بحضور المريد وأمامه، والدعاء يكون على صورتين:

- الصورة الأولى يكون فيها عامًا تامًّا شاملًا ويكون بالصيغة التالية (اللهم اجعلنا مهتدين غير ضالين ولا مضلين، سلما لأوليائك، وعدوًا لأعدائك، محبين بحبك من أحبك، ونعادى بعداوتك من خالفك، اللهم هذا الدعاء لك وعليك الإجابة، وهذا الجهد، وعليك التكلان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم).

- الصورة الثانية: يكون الدعاء فيها خاصا بالمريد، وهذه صيغته:

(اللهم كن برًّا رحيًّا، جوادًا كريًّا. اللهم دله بك إليك، اللهم خذه منه، اللهم افتح عليه فتوح الأنبياء والأولياء بجودك ورحمتك وكرمك يا أرحم الراحمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى جميع الأنبياء والمرسلين، وعلى آلهم وصحبهم أجمعين آمين).

خامسًا - الكأس: وهو إناء يتناوله الشيخ محتويًا على ماء قراح وقد يكون ممزوجًا بسكر، وقد يقرأ الشيخ على الكأس قوله تعالى: ﴿سلام قولاً من أرب رحيم﴾\* ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين﴾\*\* ثم يتلو ذلك قراءة الفاتحة والإخلاص ثلاث مرات، ويناول الكأس للمريد ليشربه.

على هذا النمط المتدرج تنتهى المرحلة الأولى، فيصبح المريد في عداد المريدين، ويلزم شيخه الذي أخذ عنه العهد، فيكون طالبًا مرتبطًا بالشيخ.

#### ٢ - ثانيتها:

وهى التى تكون فيها الرحلة إلى الله عز وجل حيث يصاحب الشيخ المريد مجتازًا جميع المسالك. وهذه المرحلة تختلف تمام الاختلاف عن المرحلة الأولى بطبيعتها، فإذا كانت الأولى تبدأ وتنتهى بجلسة واحدة، فالنانية قد يمتد بها الزمن سنين طوالًا؛ لأنها مرحلة دراسية يتلقى فيها المريد، علم

<sup>♦</sup> سورة يس آية ٨٥

<sup>\*\*</sup> سورة الإسراء آية ٨٢.

الحقيقة عن شيخه، ويتأدب به، ممتثلًا لأوامره، ومنهيًّا لنواهيه، آخذًا نفسه بالمجاهدة، وأشد الرياضات، تحت إشراف الشيخ، وهكذا حتى يفتح الله عز وجل عليه فتوح الأنبياء والأولياء.

ويرى الشيخ الجيلانى فى هذه المرحلة أنه: (على المريد عدم الانقطاع عن شيخه الموجه له) (إنما يلزمه بدوام الاتصال حتى يستغنى عنه بالوصول إلى ربه عز وجل فيتولاه بعد ذلك الله تبارك وتعالى بتربيته وتهذيبه، فيستغنى بربه عن غيره).

وعند تحقق الانفصال بين الشيخ والمريد، يمنح المريد إجازة المشيخة، وتكون خطية تشهد له بلوغ مراده، فيكون شيخًا في عداد الشيوخ، ومن شروط الإجازة: أن تكون موقعة من قبل المجيز، مبينًا فيها تلقيه كلمة التوحيد للمريد، مما تلقاها هو، بالتلقين بالسند عن شيخه، وشيخه عن شيخه، مستمرا بذكر سلسلة الشيوخ، حتى يصل إلى الشيخ منشئ الطريقة، ومنه حتى يصل إلى الحسن البصرى، عن الإمام على بن أبى طالب رضى الله عنه، عن النبى على عن جبريل عليه السلام، عن الله سبحانه وتعالى.

ويختم الشيخ الإنجازة بدعاء: هو «اللهم بجاه هذه الشجرة المباركة متعنا بالنظر إلى وجهك الكريم في الآخرة بعد حسن الختام في هذه الدار بسلام».

ومن الملاحظ أن الانقطاع بين الشيخ وبين المريد أمر لابد منه، فقد أكد عليه السيد الشيخ الجيلاني، وهو عنده إما انقطاع نهائي، وإما انقطاع... يتخلله اتصال عن طريق الصدفة، كالملاقاة في الطريق، أو في جامع قدرًا، ومن غير قصد، وذلك حفظًا للحال، واستغناء بالرب يقول الجيلاني: (فإذا بلغ المريد حالة شيخه أفرد عن الشيخ وقطع عنه فيتولاه الحق عز وجل).

ومن هنا فالملاحظ أن الصفة الغالبة على الطريقة القادرية، هى المرونة، فالجيلانى يرى: باختلاف الطريق بين الشيخ وبين المريد الذى وصل إلى مرتبة الشيخ بعد افتراقها، وليس فى رأيه الإصرار على أن يبقى المريد تابعًا طبقة شيخه بل نجد عنده التأكيد على استقلال الذات، فشخصية المريد يجب أن تبرز فتأخذ طابعًا خاصًا بها فدور الشيخ المربى قد انتهى عند حد بدأ معه المريد مستقلًا، فلابد له فى هذه الحالة أن يظهر شخصيته ويثبت استقلاله.

#### خــاتمـة

هذه هي الطريقة القادرية ومبناها، ولقد رأينا صاحبها سيدي عبد القادر الجيلاني من خلال هذه النظرة السريعة، رجلًا أسلم وجهه لله. وربى رجالًا دعاهم إلى طريق الله والسير على هدى القرآن والسنة.

لكن كعادة الأستاذ الفاضل الدكتور الشيبي - رد كل فكر إسلامي إلى الشيعة، فإنه يرى أن هناك تشيعًا في طريقة الجيلاني فيقول: «فقد جعل عبد القادر الجيلاني المشيخة وراثية كالإمامة، فورث سأنه وطريقته أبناءه عبد الوهاب، وعبد العزيز، وعبد الجبار(٥٦)، لكنا نرى أن رأى الأُستاذ الدكتور الشيبي فيه مغالاة شديدة، فظاهر أقوال الجيلاني وأفعاله تجعلنا نحكم عليه بأنه كان صوفيًا سنيًّا • متشرعًا متحققًا، منهجه الصوفي هو المنهاج الخلقي العملي المترسم كتاب الله وسنة رسوله الكريم.

# دور صوفية المغرب والعراق في حركة الطرق الصوفية في مصر

#### ١ - أبو مدين التلمساني:

ذكرنا سابقا ملحوظة هامة، وهي أنه إذا كان للرفاعي والجيلاني دورهما الهام في نشر حركة الطرق الصوفية في كل مكان، فقد كانت هناك أيضا شخصيات صوفية هامة لعبت دورًا بارزًا في (مسح) الطرق الصوفية في مصر وحركتها.

ولقد كانت هذه الشخصيات وراء دفع وغو حركة الطرق الصوفية في مصر في القرن السابع الهجرى بطريق مباشر وغير مباشر،.. وأعنى بهذه الشخصيات أبا مدين التلمساني، وعبد السلام بن مشيش، وأبا الفتح الواسطى، والدليل على وجود هذا الدور، يكفى أن نعلم مثلا أن أبا مدين التلمساني (ن ٥٩٤ هـ) هو أستاذ عبد الرازق الجزولي، والجزولي هو شيخ ومعلم عبد الرحيم القنائي، وأبي الحجاج الأقصرى، كما أن أبا مدين التلمساني أستاذ وشيخ عبد السلام بن مشيش، أستاذ ومربي أبو الحسن الناذلي شيخ الطريقة الشاذلية.

وهد التفى أبو مدين التلمسانى بسيدى عبد القادر الجيلانى، أثناء الحج، وأثر كل منها فى الآخر، مم أم سيدى أحمد البدوى حفيدة أبى مدين. يقول عبد الصمد زين (كان اسم والدته فاطمة بنت محمد بن أحمد بن عبدالله بن مدين بن شعيب المدينة(١).

وبالطبع فإن ذلك يجرنا إلى إلقاء الضوء على هذه الشخصية الصوفية الكبيرة التى كان لها دورها فى حركة الطرق الصوفية..، فمن هو أبو مدين شعيب التلمسانى، أو من هذه الشخصيات النلاث التى كان لها دورها فى حركة الطرق الصوفية.

أبو مدين التلمسانى: (أحد كبار الصوفية، ولد فى قطينانة إحدى القرى قرب أشبيلية، توفى فى عام ٥٩٤ هـ، ودفن بالعباد بقرب تلمسان، أحس أبو مدين بميل نحو العلم، فأقبل عليه بحماس زائد، فنزح عن وطنه إلى فاس بالمغرب، ليأخذ عن علماء من المغاربة جذبتهم إليه شهرتهم، وساقه فى هذا الطريق الشيخ أبو يعزى، الذى بلغ به مرتبة الصوفى الكامل بالصيام والصلاة والتقشف المتواصل الشديد (٢)، والشيخ أبو يعزى أستاذ أبى مدين التلمسانى من كبار الصوفية (وكان الناس يفدون إليه

<sup>(</sup>١) الجواهر الصمدانية: لعبد الصمد زين الدين ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الإسلامية: مادة أبو مدين التلمساني ص ٣٩٩ إلى ص ٤٠١

من جميع أنحاء المغرب، والأندلس، يأخذون عنه ويستمعون إليه، ويلتمسون منه البركات، وفي مقدمه من وفد عليه القطب الغوث أبو مدين التلمساني فعاش معه سنين، يقتبس من طريقته بالإقبال كل الإقبال على الصوم، والزهد، والصلاة، والتقشف، والعبادة، حتى إذا قبس قبسة من روح أستاذه (أبو يعزى) رحل إلى المشرق ليقتبس قبسات أخريات من شيوخ التصوف هناك، وعن سيدى عبد القادر الجيلاني قطب العراق بوجه خاص) (٣).

وهكذا بعد أن قضى أبو مدين التلمسانى عدة سنوات بمدينة فاس، تركها إلى السرق، وانتقل إلى مكة، حيث قابل هناك الشيخ عبد القادر الجيلانى (فارتبط به بصلات الود وأتم بإرشاده علومه الصوفية)(٤).

وقد وصف عبد الرازق بن عبد القادر الجيلاني هذا اللقاء فقال: (لما حج والدفي رحمه الله تعالى في السنة التي كنت معه فيها، اجتمع به في عرفات الشيخان: ابن مرزوق وأبو مدين، ولبسا منه خرقة بركة، وسمعا عليه جزءًا من مروياته وجلسا، بين يديه (٥)، وبعد عودة التلمساني من مكة اتجه إلى تعليم الطريقة الصوفية ببلاد المغرب.

ومن أبرز تلاميذه الشيخ عبد الرازق الجزولي، أستاذ الشيخ عبد الرحيم القناوي، وأيضا عبد السلام بن مشيش ومحيى الدين بن عربي.

ومن أهم تعاليمه لأصحابه قوله لهم: (أعلنوا بالطاعة حتى تكون كلمة الله هي العليا، كما يعلن هؤلاء بالمعاصى، ولا يستحون من الله، وكان يقول في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانَصِبَ ﴾\* الآية، من الأكوان فانصب قلبك لمشاهدة الرحمن، وإلى ربك فارغب في الدوام، وإذا دخلت في عبادة فلا تحدث بنفسك بالخروج منها، وقل «يا ليتها كانت القاضية».

وقال محيى الدين بن عربى: «وكان شيخنا أبو مدين قد ترك الحرف، وجلس مع الله تعالى على ما يفتح عليه، وكان على طريقة عجيبة مع الله في ذلك الجلوس، فإنه ما كان يرد شيئا يؤتى به إليه، كالشيخ عبد القادر الجيلاني، لكن عبد القادر كان أنهض في الظاهر لما يعطيه المشرف<sup>(٦)</sup>، وقد سئل أبو مدين: «لم لا تحترف؟ أو لم لا تقول بالحرفة؟ قال: أقول بها، فقيل له لم لا تحترف؟ فقال: الضيف عندكم إذا نزل القوم، كم توقيت زمن وجوب ضيافته؟ قالوا: نلاثة أيام..، وبعدها، قالوا: يحترف، قال: الله أكبر. أنصفونا..، نحن أضياف ربنا، نزلنا عليه في حضرته على وجه الإقامة عنده إلى الأبد، فتعينت الضيافة، فإنه تعالى ما دل على خلق كريم لعبده إلا كان هو أولى بالاتصاف به، وأيام

<sup>(</sup>٣) كتاب أعلام الإسكندرية للدكتور الشيال ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف الإسلامية: مادة أبو مدين التلمساني ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٥) قلائد الجواهر للتادني ص ٦٠.

<sup>☀</sup> سورة الشرحرآية (٢).

<sup>(</sup>٦) معطوط الكواكب الدرية للمناوى ورقة ٢٧٢.

ربنا كها عال كل يوم كألف سنة مما تعدون، فضيافته بحسب أيامه، فإذا أقمنا عنده نلاثة آلاف سنة وانقضت ولا نحترف توجه اعتراضكم علينا، ونحن نموت وتنقضى الدنيا ويبقى لنا فضلة (أى بقية) عنده تعالى من ضيافتنا فاستحسنه المعترض »(٧).

يقول عنه صاحب قلائد الجواهر: له (أبو مدين) القدم الراسخ في التمكين والباع الطويل في التصريف، واليد البيضاء في أحكام الولاية، والقوة الشديدة في أحوال النهاية، وهو أحداً وتاد المغرب، وأحد أركان هذا الشأن..، وهو أحد من جمع الله له بين علم الشريعة والحقيقة، وأفتى ببلاد المغرب على مذهب الإمام مالك بن أنس رضى الله عنه، وتخرج بصحبة غير واحد من مشايخ الغرب مثل الشيخ عبد الرحمن بن حجون المغربي، والشيخ محمد بن أحمد القرشي، والشيخ عبد الله القشتاني الفاسي، والسيخ صالح الزكالي(٨).

وقد أسس أبو مدين طريقته المدنية، وهي لازالت قائمة حتى الآن «ومبنى هذه الطريفة على الجهر يذكر الجلالة (كالطريقة القادرية)، وكان إمام هذه الطريقة سيدنا أبو مدين، يعلن بالصدقة ويذكر الله في الملأ، وكان يقول: «قل الله ثم ذرهم أفغير الله تدعون»، ومن شأن (مريدى) هذه (الطريقة)، عدم التوقف في الملبس والمأكل على خشن أو غيره، بل يقبلون ما يأتيهم من غير سؤال ولا استشراف نفس، ويقدمون أكل اللذيذ على غيره إلا أن يكون مضرا بالمزاج، وهذا لغير المبتدئ، أما السالك فينبغى له الأخذ بالأند على نفسه، ومن آدابهم صلاة ركعتين نفلا بعد الأكل، والاستغال بفراءة سورة الملك، ويدخلون الخلوة بالذكر الوارد (لا إله إلا الله لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير) ومن شأنهم كغيرهم اتخاذ سبحة للذكر (٩).

ويمكن أن نلخص تعاليم أبى مدين كلها في هذا البيت الذي كان يردده دائبا كما يقول: يحيى بن خلدون:

الله قل: وذر الوجود وماحوى إن كنت مرتبادا بصدق مراد وبهذا المبدأ وصل أبو مدين بأتباعه إلى أقصى مراتب الصوفية فتجردت نفسه التجرد كله، واتحد بالله. الذي كان يدعوه إلى آخر نسمة من حياته لقوله: (الله ، الحق). اتحادا تاما(١٠).

هذا هو الرجل الذي أخذ منه ابن مشيش أستاذ الشاذلي، وأخذ منه أيضا الجزولي أستاذ القنائي والأقصري، ومن ذلك نستطيع أن نتحسس أصابع وبصمات التلمساني، ودوره في حركة الطرق الصوفية بمصر.

وقد مات سنة ٥٩٤ هـ، وكان يحكم المغرب في أخريات حياة أبي مدين الخليفة أبو يوسف -

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ظهر الورقة ٢٠٤.

<sup>(</sup>A) قلائد الجواهر للتادق ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٩) مخطوط سلسيل الطرائق للسنوسي ورقة ١٦.

<sup>(</sup>١٠) دائرة المعارف الإسلامية: مادة أبو مدين التلمساني ص ٤٠١ والبيت من الكامل.

يعقوب بن أبى يعقوب يوسف بن عبد المؤمن الذى اضطهد العلماء والفلاسفة ورجال الفكر، وأصابتهم فى عهده محن سديدة، فاتهم ابن رشد فى عهده بالزندقة، وحوكم فى سنة ٥٩١ هـ، واضطهد الصوفى الكبير أبو مدين وأرسل الخليفة يستدعيه من بجاية لمحاكمته، فأتى به مكبلا بالحديد، حتى إذا وصل تلمسان مرض ومات سنة ٥٩٤ هـ(١١).

#### ٢ - عبد السلام بن مشيش:

أما الشخصية الثانية التى نستشعر دورها فى حركة الطرق الصوفية بمصر فى القرن السابع الهجرى، فهى سخصية الصوفى الكبير الشيخ عبد السلام بن مشيش، أستاذ الشاذلى الذى كان يفخر أبو الحسن بتلمذته عليه والذى قال فيه ابن عياد فى المفاخر العلية نقلا عن محيى الدين عبد القادر بن الحسن الشاذلى صاحب كتاب الكواكب الزاهرة (مقام ابن مشيش بالمغرب كالشافعى بمصر)(١٢).

يقول الشاذلى رضى الله عنه، عن قصة اجتماعه، وتعرفه بابن مشيش: إنه لما دخل العراق اجتمع بالشيخ الصالح أبى الفتح الواسطى، فما رأينا بالعراق مثله، وكان بالعراق شيوخ كثيرة. وكنت أبحث عن القطب، فقال لى الشيخ أبو الفتح أتطلب القطب بالعراق وهو فى بلادك المغرب، ارجع فإنك تجد القطب هناك، فلما رجع اجتمع بأستاذه قطب الشيخ عبد السلام بن مشيش.

وفى صحبة أستاذه، أقبل الشاذلى على العبادة (فطهر نفسه من حب الدنيا ومن الإقبال على الخلق، وأقبل على حب الله، وفنى فى حبه، فلما صفت نفسه وأصبح أهلًا للولاية ووراتة القطبانية، أمره أستاذه أن يرحل عن فاس إلى تونس، وتنبأ له بما سيحدث له فى مستقبل أيامه)(١٣).

ومن وصايا بن مشيش للشاذلى: (الزم الطهارة من الشرك، كلما أحدثت تطهرت، ومن دنس حب الدنيا، كلما ملت إلى شهوة أصلحت بالتوبة ما أفسدت بالهوى وأكدت، وعليك بمحبة الله على التوقير والنزاهة، وأدمن على الشراب والمحبة وكأسها مع السكر والصحو، كلما أفقت أو تيقظت شربت، حتى يكون سكرك به، وحتى تغيب بجماله عن المحبة وعن الشرب والشراب والكأس، بما يبدو لك من نور جماله وفدس كماله وجلاله)(١٤).

وقال ابن مشيش أيضا: (أفضل الأعمال: أربعة بعد أربعة. المحبة تله. والرضا بقضاء الله، والزهد في الدنيا، والتوكل على الله، هذه أربعة وأما الأربعة الأخرى فالقيام بفرائض الله، والاجتناب لمحارم الله، والصبر على ما لا يعنى، والورع من كل شيء يلهي)(١٥).

<sup>(</sup>١١) أعلام الإسكندرية للمرحوم الأستاد الدكتور جمال الدين الشيال ص ١٠٤.

<sup>(</sup>١٢) المفاخر العلية لابن عياد ص ١٣.

<sup>(</sup>١٣) أعلام الإسكندرية للذكتور الشيال ص ١٦٦.

<sup>(</sup>١٤) أبو الحسن الشاذل. لعلى سالم عمار جد ١ ص ٨١، ٨٢ على التوالي.

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق.

هذه إشارة سريعة لابن مشيش أستاذ الشاذلي صاحب الطريقة الشاذلية الكبيرة بمصر، وقد قلنا إن ابن مشيش لبس الخرقة من أبي مدين التلمساني، ومن ناحية أخرى نرى بصمات الإمام الرفاعي في تسلك ابن مشيش مربى الشاذلي فقد تسلك ابن مشيش (على يد السيد الإمام برى الحسيني أحد أصحاب سيدى أحمد الرفاعي رضى الله عنهم أجمعين) ثم لا ننسى، أن أبا الفتح الواسطى تلميذ ألرفاعي الكبير، هو الذي نصح الشاذلي بالذهاب إلى القطب الكبير عبد السلام بن مشيش.

# ٣ - أبو الفتح الواسطى:

أثر الواسطى فى ظهور وانتشار الطرق الصوفية بمصر تأثيرًا كبيرًا للغاية. فقبل أن يفد الشاذلى إلى مصر، أو البدوى، قدم هو إلى الإسكندرية وبشر بالطريقة الرفاعية ومهد لها الطريق فى مصر، وأخذ عنه خلائق لا يحصون: منهم الشيخ عبد السلام القليبي، والشيخ عبدالله البلتاجي، والشيخ بهرام الدميرى، والشيخ جامع الفضلين الدنوشرى، والشيخ عبد الوهاب، والشيخ عبد العزيز الدريني والشيخ على المليجي (١٦).

وقد توفى الواسطى بالإسكندرية حوالى ٦٣٢ هـ، وحسبنا «أن نعلم أنه لما وصل خبر وفاته إلى خلفاء الرفاعى بالعراق (مركز الدعوة والطريقة الرفاعية) وقع اختيارهم على السيد أحمد البدوى ليخلفه فى زعامة الإخوان، وأتباع الرفاعى بمصر، فوصل السيد البدوى مبعوثا من المدرسة الرفاعية إلى الإسكندرية سنة ٦٣٥ هـ، وفي هذا تقدير كبير لمركز الواسطى ومكانته»(١٧).

وجدير بالذكر أن السيدة فاطمة أم سيدى إبراهيم الدسوقى ابنة أبى الْفتح الواسطى الذى لعب دورا كبيرا في التخطيط لإقامة الطرق الصوفية بمصر.

ويبدو لنا أن أبا الفتح الواسطى قد تصور إن لم يكن قد خطط لأن يكون حفيده سيدى إبراهيم الدسوقى شيخًا كبيرًا كشيخه الأكبر أحمد الرفاعي.

من ذلك كله، ومن خلال عرضنا السريع لهذه الشخصيات الصوفية الكبيرة نستطيع أن نقول: إن البصمات المغربية والعراقية واضحة في نشأة الطرق الصوفية في مصر، ومن هنا أيضا فأننا نلاحظ أن أصحاب الطرق الصوفية في مصر جلهم، إن لم يكن كلهم من أصل مغربي أو عراقي فلم يكن هناك طرق صوفية محلية خالصة، فحتى سيدى إبراهيم الدسوقي الذي ولد وعاش في دسوق مصر حفيد أبي الفتح الواسطى تلميذ الرفاعي العراقي.

ومن العجيب أن والد الرفاعي قبل أن يطأ العراق مهاجرا، عاش وعاشت أجداده من قبل ني المغرب.

 <sup>(</sup>١٦) كشف النقاب للطبرى ص ١٤ بتصرف. النص هكذا (ابن مشيش تسلك على يد الإمام الحسين صاحب سلمية أحمد
 الأعيان من أصحاب إمام الطوائف السيد أحمد الكبير الرفاعى رضى اقد عهم أجمين). طبقات الشعراني جـ ١ ص ١٧٦.
 (١٧) أبو الحسن الشاذلي لعلى سالم عمار حـ ١ ص ٧٧.

والذى لا شك فيه عندنا أن أبا الفتح الواسطى، وأبا مدين التلمسانى وعبد السلام بن مشيش، كانوا لهم الأثر فى بذر حركة الطرق الصوفية ونموها وازدهارها فى مصر، وانطلاقها فيها فى القرن، السابع الهجرى، وهذا ما يؤدى بنا إلى ضرورة إلقاء صورة سريعة لوجه مصر فى هذا القرن، ذلك أن هذا القرن - كها سنبين فيها بعد - كان قرن التصوف والطرق الصوفية فى مصر، ففيه ازدهرت حركة الطرق فى مصر ازدهارًا كبيرًا، وفيه ظهر أهم أعلام الطرق الصوفية.

ولعل في إلقاء الضوء على نواحى الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية لمصر في هذا القرن، يكشف لنا عن سر ازدهار تصوف الطرق الصوفية في مصر منذ القرن السابع الهجرى، والقرون التالية له.

# الفصل مخت مس

# القرن السابع الهجري.. قرن الطرق الصوفية

#### صورة لوجه مصر في هذا القرن:

إذا استعرضنا تاريخ مصر خلال هذا القرن وجدنا أنه تاريخ صراع مرير على الحكم بين حكام لا تربطهم أى صلة بالمحكومين، اعتبروا مصر «وسية» ابن البلد فيها لا رأى له ولا صوت مسموع، عليه أن يدفع الضرائب وأن يفعل ما يؤمر به فقط.

ودارس التاريخ يشعر أن هذا الشعب، قد ظلم إلى حد كبير، وابتلى بأغرب الحكام، لكن الأغرب من هذا هو صبر هذا الشعب إزاء الظلم المفروض عليه من هؤلاء الحكام، فطوال حكم الأيوبيين والمماليك في هذا القرن لم ترتفع أصوات تذكر في وجه الحكام الظالمين، اللهم إلا نورة الكوراني(١).

وخلال القرن السابع الهجرى، حكم مصر سبعة عشر حاكها. ستة من بنى أيوب، وأحد عشر مملوكا.

- ١ الملك العادل سيف الدين أبو بكر الأيوبي من سنة ٥٩٧ هـ إلى ٦١٥ هـ.
- ٢ الملك الكامل ناصر الدين محمد بن الملك العادل أبي بكر الأيوبي ٦١٥ هـ ٦٣٥ هـ.
  - ١ الملك العادل سيف الدين أبو بكر بن الملك الكامل محمد ٦٣٥ هـ ٦٣٧ هـ.
    - ٤ الملك الصالح نجم الدين أيوب بن الملك الكامل محمد ٦٣٧ هـ.
      - ٥ الملك توران شاه ٦٤٧ هـ ٦٤٨ هـ.
        - ٦ شجرة الدر ٦٤٨ هـ ١٥٧ هـ.
      - ٩ الملك المظفّر سيف الدين قطز المعزى ١٥٨ هـ ٦٧٦ هـ.
        - ۱۰ الملك الظاهر ركن الدين بيبرس ١٥٨ هـ ١٧٦ هـ.
    - ١١ الملك السعيد أبو المعالى محمد بن الملك الظاهر بيبرس ٢٧٦ هـ ٦٧٨ هـ.
      - ١٢ الملك العادل سيف الدين سلامش بن الملك الظاهر بيبرس ٦٧٨ هـ.
        - ۱۳ الملك المنصور قلاوون ۲۷۸ هـ ۲۸۹ هـ.
  - ١٤ الملك الأشرف صلاح الدين خليل بن الملك المنصور قلاوون ٦٨٩ هـ ٦٩٣ هـ.
  - ١٥ الملك الناصر محمد بن الملك المنصور قلاوون (المرة الأولى) ١٦٩٣ هـ ٦٩٤ هـ.

<sup>(</sup>١) سنتكلم عن ثورة الكوراني عند الحديث عن الأحوال السياسية لمصر في القرنَ السابع الهجرى.

١٦ - الملك العادل كتبغا ١٩٤ هـ - ١٩٦ هـ.

۱۷ – الملك المنصور حسام الدين لاجين بن عبدالله المنصورى ٦٩٦ هـ – ٦٩٨ هـ. ١٨ – عودة الملك الناصر محمد بن قلاوون إلى السلطة مرة ثانية ٦٩٨ هـ – ٧٠٨ هـ. ولقد كان الحكم لعبة في أيدى المماليك في هذا القرن.

فمثلا نجد أن مماليك الملك الصالح نجم الدين الأيوبي، زوج شجرة الدر، هم الذين اتفقوا وأقروا تعيينها ملكة، وهم الذين عرضوا عليها الزواج بعز الدين أيبك فوافقت وتزوجته.

وهذا هو الظاهر بيبرس أقوى المماليك، بدأ مؤامرة لاغتيال سيف الدين قطز بعد عودته منتصرا، من عين جالوت ليتولى بيبرس الحكم.

إننا نجد أنفسنا أمام سلسلة طويلة من القتل والتدمير من أجل شهوة الحكم والسيطرة. والمؤرخ المنصف لابد أن يذكر من ناحية أخرى أن هؤلاء الحكام من بنى أيوب، والمماليك لعبوا دورًا كبيرًا في انتصارات حربية عظيمة غيرت مجرى تاريخ العالم بأسره، لكن ينبغى ألا يغيب عن ذهننا أبدا، أن هؤلاء الحكام الأقوياء هم أنفسهم الذين كونوا دولة داخل الدولة، مستقلة، تنعم بكل نسىء والشعب المصرى يقاسى الضرائب الباهظة من أجل الحروب المستمرة.

#### الأهبية التاريخية للقرن السابع الهجرى في مصر من الناحية العسكرية:

كان القرن السابع الهجرى في مصر من القرون المثيرة، التي لم تؤثر في تاريخ مصر فحسب، بل أنرت في تاريخ العالم بأسره، وذلك للأسباب الآتية:

أولاً – حدث في هذا القرن هزيمة التتار في موقعة عين جالوت ٦٥٨ هجرية ١٢٦٠ م في عهد سيف الدين قطز، وبهذا وهبت مصر الحياة للدنيا كلها خصوصا أوربا التي أنقذتها مصر من إعصار مغولى عنيف.

ثانيًا - في هذا القرن أنقذت مصر الإسلام من خطر الصليبيين ومنعت حدوث ردة أخرى ونكسة أندلسية نانية.

ثالثًا – صارت مصر مركزا للخلافة العباسية في هذا القرن، ففي زمن المستعصم آخر الخلفاء العباسيين هجم هولاكو على بغداد، وقتل الخليفة سنة ٢٥٦ هـ – ١٢٥٨ م، وبهذا زالت الخلافة العباسية من بغداد التي ظلت تحكم العالم الإسلامي قرابة خمسة قرون، وبدأ ظهور الدول الإسلامية المنفصلة عن بغداد التابعة لحكم الخلافة العباسية.

وحين سقطت بغداد فر أحد أبناء الخلفاء إلى مصر، فرحب به الظاهر بيبرس ونادى به خليفة للمسلمين ولقبه بالمستنصر، وهكذا صارت مصر مركزا للخلافة العباسية، وظلت هكذا ردحًا من الزمن، حتى استولى عليها السلطان سليم العثماني.

رابعًا – حدث في هذا القرن حدث من الأحداث الكبيرة في تاريخ الإسلام والمسلمين، فقد تولت شجرة الدر أول وآخر امرأة تحكم دولة إسلامية وإن كان حكمها لم يتجاوز ثمانين يوما.

هذه الأحداث الهامة تؤكد لنا بجلاء ووضوح تامين ، أن هذا القرن له أهمية تاريخية خاصة، ولعل أحسن ما يصور هذه الأحوال، ما ذكره ابن الأثير في حوادث سنة ٦١٧ هـ(٢)، حيث يقول: لم يقع على المسلمين أذى وشدة من [بعد] النبى على إلى هذا الوقت مثل ما دفعوا إليه إلى الآن هذا العدو الكافر (التر) وقد وطئوا بلاد ما وراء النهر، وملكوها وخربوها، والعدو الآخر (الفرنج) قد ظهر من بلادهم في أقصى بلاد الروم بين الغرب والشمال، ووصلوا إلى مصر فملكوا مثل دمياط وأقاموا فيها. فإنا لله وإنا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وواضح من هذا النص أن العروبة والإسلام كانا فى خطر شديدين لدرجة أن ابن الأثير يقول إنا لله وإنا إليه راجعون، فلم تكن مصر وحدها التى تعانى الخطر وإنما العالم العربى وخلافته فى بغداد بعد أن سقطت على يد المغول.

ثم ناهيك بالخلافات المستمرة بين حكام مصر، وأمرائها من أجل شهوة السلطة على مقاليد الحكم، «فمملوك يقتل سيده وأستاذه ويتولى مكانه فلا يلبث أن يثب عليه هو أيضا مماليكه والمقربون إليه فيقتلوه، أو يخلعوه، ويولوا غيره، وهلم جرا، والسبب في ذلك يرجع فيها أعتقد إلى أن المماليك لم يقرون باستحقاق أى انسان غيرهم بالولاية من الوجهة الشرعية، وإنما كانوا يرون أن السلطنة أو ولاية أمر المسلمين هي حق لكل من توفرت له القوة، وواتته الفرصة، أو هيأت له الظروف الجلوس على أريكة الملك»(٣).

يقول الدكتور على صافى حسين «ومعنى هذا أن المماليك كانوا يتنازعون الولاية فيها بينهم، كأسلافهم الأيوبيين، غير أنه لم يكن ليؤدى إلى ضعف الدولة وكسر شوكتها، وتمكين الأعداء من التغلب عليها، كما كانت في عهد بنى أيوب، لا بل إن دولة المماليك الأتراك كانت رغم تشاحن رؤسائها وتنازع أمرائها قوية. تهزم كثيرا ولا تنهزم إلا قليلا. وقد كان عصر المماليك استمرارًا للعصر الأيوبي من حيث الحرب والقتال، حيث ظلت الحروب الصليبية والتتارية طيلة هذا العصر على أشدها(٤).

وهذه الحروب اكتوى بنارها الشعب المصرى فقد كلفته الكثير من التضحيات، وزادت من أعبائه وسوء أحواله، واضطراب معيشته نتيجة للمشاحنات المستمرة بين الأمراء.

ومع ظلم الحكام للرعية نلاحظ صبر الشعب المصرى على حكامه في هذا القرن، فلم تحدث ثورات، تستحق الذكر سوى حركة بسيطة قام بها شخص يدعى الكوراني «ففي عهد سپف الدين قطز ظهر (الكوراني)، وهو سُاب طائش، خرج على الدين بسبب بدع نسبت إليه، ثم جدد إسلامه بعد أن ضرب

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن الأثير: حوادث سنة ٦١٧. إ

<sup>(</sup>٣) كتاب ابن دقيق العيد للدكتور على صافى حسين ص ١٦.

<sup>(</sup>٤) كتاب ابن دقيق العيد للدكتور على صافى حسين ص ١٦.

ضربًا مبرحًا، وأطلق من الاعتقال، فأقام بالجبل الأحمر، في أوائل حكم الظاهر بيبرس، وأظهر الزهد وسكن قبة الجبل، وتردد عليه الغلمان فحدثهم في القيام على أهل الدولة، وأقطعهم الإقطاعات وكتب لهم رقاعا بها، كما لو كان صاحب الأمر الحقيقي في البلاد، وبدأت الثورة تحت جنح الظلام، وكان العسكر قد علموا بأمرها، فأحاطوا بالثوار، وما انبلج الصبح حتى قبضوا عليهم جميعا وصلبوهم خارج باب زويلة، فسكنت الثائرة وكان ذلك في نهاية سنة ٥٦٨ هـ (١٢٦٠ م)(٥)».

وكانت «تلك الثورة عظيمة الأثر في سياسة بيبرس، فقد حقد على الشيعيين وعلى كل من يمت إليهم بصلة، وذلك لأن «الكوراني» اتخذ «آل على» شعاره في ثورته، وأظهر أنه من الشيعة المتطرفين، وقد ظهرت بوادر سياسة بيبرس ضد الشيعة عامة، بعدما سقطت الدولة العباسية في بغداد سنة ٢٥٦ هـ - ١٢٥٨ م، ورغب في إحياء الخلافة العباسية بمصر لتدعيم مركزه دينيا وسياسيا، وقطع الطريق على العلويين الذين جاهدوا لنيل هذا الشرف منذ سقوط الدولة الفاطمية، ولكن دون جدوى»(١٦).

من ذلك يتضح لنا سوء الأحوال السياسية في مصر نتيجة للخلافات الشخصية المدمرة بين أفراد الطبقة الحاكمة في البلاد.

أما الجانب المشرق الذى ينبغى أن يذكر للمماليك، فهو أنهم أصحاب الفضل الأكبر في هزيمة التتار على ما ذكرنا، ثم كان لهم الفضل غير المذكور في اعتناق المغول الإسلام، ثم كان في عهدهم نهاية الحروب الصليبية في الشرق.

#### ملامح الحياة الاجتماعية والاقتصادية في مصر في القرن السابع الهجرى:

أورد المقريزي تقسيها للطبقات الاجتماعية في عهد المماليك كالآتي:

- ١ أهل الدولة.
- ٢ أهل اليسار من التجار وأولى النعمة من ذوى الرفاهية.
- ٣ الباعة وهم متوسطو الحال من التجار وأصحاب المعاش من السوقة.
  - ٤ أهل الفلح وهم أرباب الزراعة والحرث وسكان الريف.
    - ٥ الفقراء: وهم جل الفقهاء وطلاب العلم.
    - ٦ أرباب المصالح والأجر وأصحاب المهن.
    - ٧ ذوو الخصاصة والمسكنة الذين يتكففون الناس(٢).

من هذا التقسيم لطبقات المجتمع في هذا العصر، يتضح لنا أن الشعب المصرى أغلبه، كان من الفقراء: من الفلاحين والأجراء والعمال بينها الحكام وأهل الدولة كانوا يعيشون في نعيم مقيم.

<sup>(</sup>٥) تفاصيل ذلك في كتاب السلوك للمقريزي جـ ١ ص ٤٤٠. وكتاب حياة السيد البدوي لإبراهيم نور الدين ص ٩٨.

<sup>(</sup>٦) حياه السيد البدوى لإبراهيم نور الدين ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٧) عن كتاب تاريخ مصر الاجتماعي لأحمد زكى بدوى ص ٢٠٦.

ولقد أدى سوء الأحوال الاجتماعية في البلاد إلى سوء أسد في الأحوال الاقتصادية، فانتشر الفقر، وعمت البطالة «وبالجملة» فقد كثر في هذه الفترة الفقر، واستدن الخصاصة، وعظم الكرب، وجاع الناس في أكثر الأحيان، حتى أكلوا الميتة، واستمرءوا لحم الآدميين»(٨).

أضف إلى ذلك «ما كان يرتكبه الأمراء وأصحاب الشأن في الدولة من ظلم الناس واحتكار الأموال»(٩).

ثم «تزييف الأموال والتلاعب بها، والاستيلاء بالقوة والبطش على ما تنتجه أرض الفلاحين والزراع من الثمرات، وكثرة الضرائب على الأفراد والعقارات»(١٠).

وأسد قسوة من ذلك اجداب الأرض الزراعية في فترات عديدة من هذا القرن، فمثلا في عهد الملك العادل سيف الدين الأيوبي حدث بلاء عظيم، فقد هبط منسوب النيل سنة ١٩٠٥ هـ - ١٢٠٠ م، وأدى ذلك إلى قحط شديد لم تعرف مثله البلاد حتى أن الناس كانت تأكل بعضها البعض.

يقول المؤرخ المصرى ابن اياس في كتابه بدائع الزهور: «استمر النيل على ذلك ئلاث سنوات متوالية، ولم يزد غير عشرة أذرع ثم يهبط، فعدمت الأقوات في الديار المصرية، فصار الناس من شدة الجوع إذا قوى أحدهم على صاحبه يذبحه بيده ويأكله من شدة الجوع، وهذا كله بعد أن فرغت الكلاب والقطط والوحوش والطيور، وقد تناهى سعر القمح في السنة الثالثة إلى مائة دينار لكل أردب.. ولا يوجد»(١١).

وهكذا مات آلاف المصريين خلال هذه السنوات الثلاث جوعًا وألمًا ومرضًا ومات الكثير من الأطباء، خلال هذه الفترة، يدعون إلى زيارة المريض، وهناك في داره يقتله المريض الجائع ليأكل لحم طبيبه، حتى النساء الغواسل لم يسلمن من الذبح لأكل لحومهن، وظل هذا الحال مدة ثلاث سنوات على ما قلنا، تم هدأ وظهرت الغلال ثانية وانخفضت الأسعار انخفاضا كبيرا، نتيجة اعتدال منسوب المياه، وقلة السكان بسبب موت كئير منهم أنناء هذه المجاعة الفظيعة.

ولقد كان القرن السابع الهجرى في مصر في أغلب فتراته سيئا في الأحوال الاقتصادية، نتج عنه تدهور وانحطاط في الأخلاق، وإنتشرت البدع والانحرافات خلاله.

وحاول بعض الحكام الأقوياء أن يتصدوا لهذه الانحرافات فوجدنا مثلا الظاهر بيبرس قد «كتب بإزالة الخمور وإبطال الفساد، والخواطئ، من القاهرة ومصر، وجميع أعمالها فطهرت كلها من المنكر، ونهبب الحانات التي جرت عادة أهل الفساد على الإقامة بها، وسلبت جميع أموال المفسدات، وحبسن

<sup>(</sup>۸) بدائع الرهور لابن إياس المصرى حـ ۱ ص ١٠٣

<sup>(</sup>٩) اغاثة الأمة بكشف العمة للمقريزي ص ٧٠، ٧١.

<sup>(</sup>۱۰) السلوك للمقريزي جـ ١ ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>١١) بدائع الرهور لاس اياس عدد ٨٧ طبعة الشعب ص ٦٦

حتى تزوجن ونفى كثير من المفسدين، وكتب إلى جميع البلاد بمثل ذلك»(١٢)، وبالطبع فإن الفقر يلعب دورًا هاما فى انتشار الانحرافات وسوء الأحوال الاجتماعية وانتشار الخرافات والخزعبلات التى تجد تربة مناسبة تنمو فيها، بين عقول الفقراء وأحلامهم.

ومن المحتمل أن صورة سوء الأحوال الاجتماعية والاقتصادية والسياسية في مصر، قد انعكست في . نفسية أصحاب الطريق فنجد مظهرا لذلك من خلال أدعيتهم، وأحزابهم المليئة بالعبارات التي تصور أحوالاً سيئة من ناحية، ومن ناحية أخرى تتضمن ما يثبت الطمأنينة في نفوس أصابها الهلع والجزع، من أوضاع سياسية خارجية وداخلية يائسة ﴿ ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ فالقلوب الواجفة المشتاقة إلى الطمأنينة تجد التعبير عن ذلك في الذكر بأكثر مما تجده في الفكر.

ولعل ذلك باعث نفسى على انتشار الذكر وطرقه، فالناس عادة تذكر الله كئيرًا في أوقات المحن. ونجد أن اسم الجلالة المفضل في أوراد أصحاب الطرق الصوفية، والأكثر استعمالًا «يالطيف».، ونحن كثيرًا ما نقول «يالطيف» في ساعات المحن والشدة والخوف والفزع.

وفي الحزب الصغير للدسوقي على المريد أن يردد لفظة «يالطيف» ١٢٩ مرة ويقول الإمام الشاذلي في حزب البر: «اللهم إنا قد عجزنا عن دفع الضر عن أنفسنا من حيث تعلم بما تعلم، فكيف لا نعجز عن ذلك من حيث لا نعلم بما لا نعلم، ياشديد البطش، يا جبار، يا قهار، يا حكيم، نعوذ بك من شر ما خلقت، ونعوذ بك من ظلمة ما أبدعت، ونعوذ بك من كيد النفوس فيها قدر وأردت.، ياالله، يا الله، يا لطيف، يا رزاق». ونلمس تصويرًا صادقًا لنفسية الإنسان المصرى في هذا الوقت من خلال الحزب الصغير للإمام البدوى. «اللهم اكفنيهم بما شئت، اللهم إنى أعوذ بك من شرورهم،، وأدرأ بك في نحورهم، بك أحاول وبك أقاتل، اللهم واقية كواقية الوليد(١٣) بكهيعص (١٤) كفيت. بحمعسق (١٥) حميت فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم».

#### ملامح الحالة العلمية والثقافية والدينية في مصر في القرن السابع الهجرى:

نستطيع أن نقول إن القرن السابع الهجرى في مصر كان قرن التناقضات.. فمع تدهور الأحوال الاجتماعية، والاقتصادية في مصر في هذا القرن، كها ذكرنا فقد كان هذا القرن من جانب آخر من أثرى وأزهى عصور مصر، وأخصبها في مجال العلم، والثقافة والحياة الدينية، فكانت مصر في عصر المماليك ملتقى العلماء ورجال الفكر والدين «وخصوصا بعد أن سقطت بغداد في يد النتار، فتطلع العلماء في جميع أقطار العالم الإسلامي إلى مهرب يلتجنون إليه فلم يجدوا غير مصر»(١٦).

<sup>(</sup>۱۲) السلوك للمقريزي ۱۰ جد ۱ ص ۵۷۸.

<sup>(</sup>١٣) أي احفظني وارحمي وابعد عني السوء وقني بالوقاية والحماية التي تحفظ بها المولود الصعير.

<sup>(</sup>١٤) أول سورة مريم.

<sup>(</sup>١٥) أول سورة الشوري.

<sup>(</sup>١٦) تاريخ مصر الاجتماعي للدكتور أحمد ركي ص ١٦٧.

والحق يقال: إن القاهرة في عصر المماليك أصبحت مركز الإشعاع والنور والثقافة في كل أنحاء العالم الإسلامي «ورغم كثرة المظالم وفداحة المكوس فإن مصر نهضت نهضة علمية مباركة، وكان دافعها الأول غيرة العلماء وحصرهم على إعادة مجد الإسلام الذي بعثرته أيدى التتار ثم معاضدة الملوك والأمراء لرجال العلم وأهله»(١٧).

ومن عوامل رقى الثقافة في مصر في هذا القرن، «غيره السلاطين والأمراء فقد كانوا يتعصبون للدين الإسلامي ويستميتون في الذود عند، وبالتالي فقد كانوا يكرمون رجال الدين وأهل العلم،، هذا وقد كان الأيوبيون والمماليك جميعا يعظمون العلماء ورجال الدين»(١٨).

فمثلا كان الملك الكامل الأيوبي، «يحب أهل العلم ويؤثر مجالستهم وعنده شغف بسماع الحديث النبوى»(١٩).

ويقول عنه صاحب وفيات الأعيان: وهو الذي أغرى يحيى بن عبد المعطى الزواوى صاحب الألفية في النحو بالقدوم إلى مصر، فجاء إليها، وتصدر بجامع عمرو لإقراء الأدب، ورتب له الكامل جاريا كفاه »(٢٠).

ويجب ألا ننسى العمل الذى قامت به الدولة الأيوبية، وهو طمس المذهب الشيعى في مصر، الذى حاولت دولة الفاطميين نشره بها، فعملت على نشر المذهب السنى، وأنشأت من أجل ذلك المدارس والمساجد الكثيرة، فنجد أن «جملة المدارس المعروفة بمصر القاهرة في العصر الأيوبي أربع وعشرون مدرسة، منها ست مدارس خصصت للمذهب الشافعي، وثلاث للمذهب الحنفي، وئلاث للمذهب المالكي، وسبع لم تحدد مذاهب الدراسة بها ومدرسة واحدة للمذهبين الشافعي والمالكي معا، وأخرى للمذهبين الشافعي والمالكي معام القراءات، وثالثة للمذهب المالكي وعلم النحو، ورابعة للحديث وخامسة للمذاهب الأربعة »(۲۱).

وإننا يجب ألا نغمط حق الدولة الأيوبية، في الاهتمام بنشر المذهب السنى والاهتمام بالنقافة وبناء المدارس.

ويقال: «إنهم ساروا بمصر ودمشق سيرة نور الدين في فتح المدارس، وذلك ليوجهوا عقول الناس إلى التفكير السنى بعد أن عاشت مصر، ودمشق زهاء قرنين في إطار التفكير الشيعى، وكانت مدارس الأيوبيين كثيرة العدد بحيث تمكنت من تحقيق أهدافها في وقت قصير؛ ويمتاز هذا العهد بأن الأمراء والأميرات والتجار وغيرهم من الأهلين حتى الخدم أسهموا في إنشاء المدارس ورعاية العلم»(٢٢).

<sup>(</sup>۱۷) المرجع السابق ص ۱۸۰.

<sup>(</sup>١٨) كتاب ابن دقيق العيد للدكتور على صافى ص ٤.

<sup>(</sup>۱۹) كتاب السلوك للمقريزي جـ ١ ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢٠) وفيات الأعيان لابن خلكان ص ٢٣٥ ذكره الدكتور أحمد بدوى في كتابه الحياة العقلية ص ٧.

<sup>(</sup>٢١) مساجد القاهرة ومدارسها: الجزء الثاني للدكتور أحمد فكرى ص ٥٤، ٥٥.

<sup>(</sup>٢٢) كتاب التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية للدكتور أحمد شلىي جـ ٥ ص ١٧٥.

ولا نستطيع أن ننكر أن الحياة الدينية في مصر في القرن السابع الهجرى نشطت ونمت نموًا عظياً، «وجملة القول في الحياة الدينية في مصر أثناء القرن السابع الهجرى، أنها كانت عريضة عميقة التأثير، فقد غلبت على عقول جميع الأوساط وأفئدة مختلف الجماعات، وعلى عواطفهم ومشاعرهم بوجه عام»(٢٣).

هذه هى الملامح السريعة للحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية والدينية في مصر في القرن السابع الهجرى... فها صلة هذا كله بالتصوف والطرق الصوفية في مصر، وانتشارها في القرن السابع الهجرى»؟

هذا ما ستكشف عنه هذه الدراسة في نقاطها القادمة.. التي نبدؤها بالحديث عن:

### التصوف في مصر في القرن السابع الهجرى:

قد لا أكون مغاليا إن قلت: إن القرن السابع الهجرى في مصر كان قرن التصوف والطرق الصوفية، فإذا قمنا بإحصاء المتصوفة الذين عاشوا في مصر خلال هذا القرن، وجدنا أنه يتميز عن أى قرن مر على مصر بظهور عدد كبير من المتصوفين، وسنلاحظ من خلال هذا الإحصاء أن كبار المتصوفين الذين عاشوا في مصر خلال هذا القرن معظمهم من المغرب، فمن رجال التصوف بمصر في هذا القرن؟ (٢٤).

١ – الحسن الصوفى: ابن الصوفى الكبير عبد الرحيم القناوى توفى الحسن الصوفى بقنا سنة
 ٦٥٥ هـ، وقد قارب الثمانين، أما والده عبد الرحيم القناوى (ت ٥٩٢ هـ)، فأصله من سبته، وقدم
 من المغرب، وأقام بمكة سنين، ثم قدم قنا وأقام بها إلى حين وفاته.

٢ - ابن الصباغ القوصى: تلميذ الشيخ عبد الرحيم القناوى تونى بقنا سنة ٦١٣ هـ.

٣ - يوسف بن محمد على بن أحمد الهاشمى أبو الحجاج المغاورى قدم من المغرب، وأقام بقنا إلى
 أن توفى بها، وصحب الشيخ أبا الحسن بن الصباغ ومات سنة ٦١٩ هـ.

٤ - الشيخ أبو العباس البصيرى، أحمد بن محمد بن عبد الرحيم بن أبى بكر جزى الخزرجى
 الأنصارى الأندلسى تونى سنة ٦٣٢ هـ، ودفن بالقرافة.

0 - يحيى بن موسى بن على القنائي يعرف بابن الحلاوي مات بقنا في ذي القعدة عام ٦٢٥ هـ.

٦ – أبو الحجاج الأقصرى: الصوفي المعروف توني سنة ٦٤٢ هـ بالأقصر.

٧ - نجم الدين أحمد بن أبي الحجاج الأقصري: مات بالأقصر سنة نيف وثمانين وستمائذ.

٨ - أبو السعود بن أبى العاشر بن شعبان بن الطيب الباذيوني. مولده يباذ، بقرب واسط العراق،
 مات بالقاهرة سنة ٦٤٤ هـ ودفن بسفح المقطم.

<sup>(</sup>٢٣) كتاب الأدب الصوني في مصر في القرن السابع الهجرى للدكتور على صاني حسين ص ١٨.

<sup>&#</sup>x27;(٢٤) اعتمدت في دكر هؤلاء الصوفية على كتاب حسن المحاضرة للسيوطي.

٩ - أبو بكر بن شافع القنائى: صحب الشيخ أبا الحسن بن الصباغ توفى سنة ٦٤٧ هـ.
 ١٠ - إسماعيل بن إبراهيم بن جعفر المنفلوطي نم القنائي الشيخ علم الدين مات بقنا سنة ٦٥٢ هـ.

١١ – إبراهيم بن على بن عبد الغفار بن أبى القاسم بن محمد بن مصل ابن أبى الدنيا الأندلسى
 ثم القنائى... مات بقنا سنة ٦٥٦ هـ.

١٢ - الشيخ أبو الحسن الشاذلي مات سنة ٥٥٦ هـ(٢٥).

۱۳ – القبارى: أبو القاسم بن منصور يحيى المالكى الإسكندرى المعروف بالقبارى مات بالإسكندرية سنة ٦٦٢ هـ.

۱٤ - الجنيد بن مقلد السمهودي مات بمصر سنة ٦٧٢ هـ.

١٥ - الشاطبي: أبو عبد الله محمد بن سليمان المعافري نزيل الإسكندرية مات سنة ٦٧٢ هـ.

١٦ - أبو العباس الملثم أحمد بن محمد، كان مقيها بالصعيد. مات سنة ٦٧٢ هـ.

١٧ - مسلم البرقي. صاحب الرباط بالقرافة مات سنة ٦٧٣ هـ.

۱۸ - سيدي أحمد البدوي. توفي سنة ٦٦٧ هـ (٢٦).

١٩ – الشيخ أبو العباس المرسى تلميذ الشاذلي الكبير توفى سنة ٦٨٦ هـ.

۲۰ – الجعبری أبو اسحاق إبراهيم بن معضاد تونی سنة ٦٨٧ هـ.

۲۱ – سيدى إبراهيم الدسوقي توني سنة ٦٦٩ هـ(٢٧).

۲۲ – الإِمام أبو محمد بن حجرة المعرى توفى بمصر سنة ٦٩٥ هـ.

۲۳ - الشيخ كمال الدين بن عبد الظاهر بن محمد بن جعفر الهاشمي الجعفري القوصي توفي سنة ... ۷۰۱ هـ.

لقد ذكر السيوطى فى كتابه حسن المحاضرة حوالى ٩١ وليًّا صوفيًّا من الصوفية الذين ظهروا فى مصر منذ القرن الأول الهجرى، حتى نهاية القرن التاسع الهجرى، وبالطبع فإنه لم يذكر كل الصوفية الذين ظهروا فى مصر خلال هذه القرون، ومن هنا فإن إحصائيته نسبية إلى حد كبير.

لكن من خلال هذا الإحصاء التقريبي، يتضح لنا كيف كان الصوفية في مصر في القرن السابع الهجرى أضعاف الصوفية الذين ظهروا في مصر في أي قرن من القرون السابقة، أو اللاحقة حتى القرن العشرين.

ونجد أيضا أن هناك نسبة من هؤلاء الصوفية قدموا من المغرب والأندلس خصوصًا كبار هؤلاء الصوفية مثل (البدوى – الشاذلي – أبو العباس المرسى – ومن قبل عبد الرحيم القنائي).

<sup>(</sup>٢٥) سنقوم بدراسة الشاذلي في المباحث القادمة إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢٦، ٢٧) سنقوم بدراسة البدوى والدسوقي في الماحث القادمة إن شاء اقه.

ونلاحظ أن السيوطى قد أغفل عددًا من الصوفية الذين عاشوا فى مصر فى هذا القرن مثل: ١ – أبو العباس البونى (ت ٦٢٢ هـ).

٢ – عبد الله بن صعود بن مطر الروى ت ٦٣٥ هـ، من تلامذة أبي إلنجيب السهروردي.

٣ - أبو الحسن على بن عبد الله الششترى، أصله من ششتر من أعمال وادى أسن بالأندلس،
 وكان من الأسرة المالكة بها، وهاجر إلى مصر واستقر بدمياط ت ٦٦٨ هـ.

٤ - كمال الدين أحمد بن على القسطلاني المالكي ت ٦٣٦ هـ، من أجل تلاميذ، أبو عبد الله القرشي الصوفي.

٥ – أبو الغنائم نجم الدين محمد المطوعي، من تلامذة داود الأعزب ت ٦٨٤.

٦ - أبو عبد الله السائح المغربي ت ٦٧٤.

٧ - قطب الدين القسطلاني ت ٦٨٦ هـ.

من خلال هذه الاحصائية النسبية، فإنه يتضح لنا عدم مبالغتى حين قلت: إن القرن السابع الهجرى في مصر كان قرن التصوف، كها كان معظم متصوفته من المغاربة.

لكن كيف نفسر السبب في قدوم متصوفة المغرب إلى مصر، والهجرة إليها، ونشر تصوفهم وطرقهم فيها.

يقول بعض الباحثين: «يبدو أن التصوف المغربي كان أقوى تأثيرا في العالم الإسلامي، بدليل أنه في القرن الخامس الهجرى قامت دولة المرابطين في المغرب العربي، وهي الدولة التي أسسها عبد الله بن ياسين (ت ١٥٠٩ م)، على أسس من التصوف الروحي والجهاد الديني، ولها صفحات مشرقة في الدفاع عن كيان المسلمين بالأندلس وشمال أفريقية، ذلك أن عبد الله بن ياسين أقام دولته على أسس من التقشف، والزهد والعبادة، فدعا أصحابه إلى الإقامة في الربط لعبادة الله بعيدا عن حياة الفساد، ومن ثم سميت الدولة بدولة المرابطين، وحدث في القرن السادس الهجرى (١٢ م)، أن زالت دولة المرابطين في المغرب العربي وحلت محلها دولة الموحدين»(٢٨).

ومن الطبيعى أن يفكر متصوفة المغرب وعلماؤه فى القرنين السادس، والسابع الهجريين فى الهجرة إلى القاهرة التى وجدوها تربة خصبة لبذر أفكارهم الصوفية، كما هاجر إليها أيضا على ما ذكرنا سابقا العديد من علماء بغداد والشام، ولكن لسبب آخر وهو سقوط بغداد فى أيدى المغول، والحروب التى استمرت طويلا بين الصليبيين وبلاد الشام، وكانت مصر هى التى تحملت العبء الأكبر فى الدفاع عن الإسلام فى هذا القرن، حين خلصت العالم الإسلامى من المغول، وانتصرت على الصليبيين وردتهم على أعقابهم خاسرين.

<sup>(</sup>۲۸) كتاب السيد البدوى للدكتور سعيد عاشور ص ٥٧.

#### قرن الطرق الصوفية:

حين قلت: إن القرن السابع الميلادى في مصر، كان قرن التصوف، أعنى بالذات التصوف العملى، الذى تمئله الطرق الصوفية التي انتشرت في هذا القرن، ونمت نموًّا كبيرا. ولقد راودتني فكرة استنبطتها من خلال عرضي لصورة الحياة الاجتماعية والسياسية، والاقتصادية لمصر في القرن السابع الهجري.

ومؤدى هذه الفكرة أنه قد يكون مما ساعد على انتشار الطرق الصوفية في مصر انتشارًا عجيبًا، واندفاع عشرات الألوف من المصريين للانضمام تحت لواء هذه الطرق، هو تشجيع الحكام أنفسهم لحركات الطرق الصوفية، ليشغلوا الشعب المصرى عن التفكير في أحوال البلاد...، فبدلا من أن ينشغل الإنسان المصرى بالتفكير في ظروفه الاجتماعية والاقتصادية السيئة – بدلا من – أن يفكر في فقره وبلائه... بدلا من أن يفكر في طريقة للخلاص من وضعه السيئ بالثورة على الحاكم، فإن الحاكم نفسه يعمل على شغل فكره من خلال تشجيعه إلى الانضمام إلى إحدى الطرق الصوفية، فيجد عالمه وخلاصه في رحاب الطريق وهكذا انشغل المصريون كلهم في هذه الحقبة من الزمن بالطرق الصوفية وتركهم الحكام .، وانشغلوا هم في لهوهم وحروبهم.. يفرضون على الشعب المزيد من الضرائب من أجل حروبهم الكثيرة ومتعهم الزائدة عن الحد.

ولقد مر بنا كيف عاش هذا الشعب ظروفًا ضاريةً خلال هذا القرن من الزمان، مما جعله يبحث عن طريق للتخلص من الانفصام النفسى، والتمزق الداخلي الذي يعيشه، فوجد فريق من هذا الشعب الذي تسكن في أعماقه منذ القدم وتتغلغل في داخله روح الدين أن الطريق هو طريق الله، ولابد لمن يريد الوصول إلى الله، من مدارج يرقاها في سيره، في رحاب طريقة من الطرق التي تهدى إلى الله.

وإذا كان القرن السابع الهجرى في مصر، يمثل في أغلب فتراته اضمحلالًا اجتماعيًّا وسياسيًّا واقتصاديًّا، إلا أنه كان عصر انتشار الطرق الصوفية، ففيه ظهرت أكبر الطرق الصوفية: «البدوية والشاذلية، والدسوقية». وازدهرت فيه وقويت طريقتا: الرفاعية، والقادرية.

مما يجعلنى أقول بحذر شديد، حتى أوضح هذه الفكرة (٢٩) إنه يحتمل مع وجود تدهور فى الحياة الاقتصادية، والاجتماعية والسياسية لدى شعب من الشعوب أن يبدأ انسحاب الناس، وتلمس أثر الهزيمة واضحًا فى فكرهم، بعضهم يهرب من الحياة منعزلًا فى صومعة، يعبد ربه بعد أن أخفق فى الحياة التى أجبرته ظروفها السياسية والاجتماعية والاقتصادية على اعتزالها، والانسحاب من نشاطاتها.

ويرى بعض الباحثين «هيلر» أن ذيوع التصوف يصحب تدهور الحضارات المتطورة في آخر مراحلها، ويرى أنه في مثل هذه الأوقات - كها كان في الهند القديمة، وفي العالم الروماني والإغريقي، وفي القرون الوسطى في ألمانيا، وفي القرنين السادس والسابع عشر في فرنسا، في مثل هذه الأوقات تخبو الرغبة الصحيحة في الحياة لدى بعض الموهوبين ذوى العقول النبيلة والمشاعر المرهفة، وينقطع الرجاء

<sup>(</sup>٢٩) سأوضح هذه الفكرة والفكرة المُقابلة لها لدى الدكتور محمد كمال جعفر.

فى حياة مستقبلة ممتعذ، وتهزم القيم الملموسة والأهداف والأعباء التى تفرضها الحياة، إن كره هؤلاء للعالم وللحضارة يأخذ بمجامع قلوبهم، وإن رغبتهم المتأججة فى الخير المطلق، تدفعهم بلا رحمة إلى التمرد، لتخليص أنفسهم، وإطلاق حريتهم من هذا العالم والحضارة والمجتمع.

ويشرح الدكتور جعفر هذا الرأى قبل أن يعارضه فيقول: «والذى يفهم من هذا الرأى ببساطة، هو أن نضج التصوف، وتطوره يصاحب دائها تدهور الحضارة «أى أنه لا يمكن أن تكون هناك حضارة متقدمة وزاهية يصاحبها تصوف ناضج مكتمل»(٣٠).

ويقول: «قد يضيف مثل هذا الباحث إلى ذلك تعليلًا عقليًّا يُحسبه مرضيا، وهو أن الرجل التقى الورع بما أنه غير راض عن العالم، وعظمته ويهجته، يشعر أنه غريب على هذه الأرض، وأنه مشدود إلى بدنه الذي يعتبره سجنًا وقبرًا، ومن ثم تهفو هذه النفس السجينة إلى التخلص والحرية، لتحلق في الآفاق السماوية الإلهية التي منها أتت، ويرى هذا التقى أن الوسيلة إلى ذلك ليست إلا تخليص هذه النفس من شباك هذا العالم الخارجي، والانطلاق أو الانسحاب داخليا إلى باطن أعماق النفس»(٣١).

ويحاول الباحث أن يببن الخطأ الذى تردت فيه هذه الفكرة بإلقاء الضوء على الحضارة الإسلامية، والتصوف في القرنين الثالث والرابع الهجريين – التاسع والعاشر الميلاديين – وفي بادئ الأمر يتساءل «ماذا يقصد الباحث بلفظ الحضارة؟ وماذا يقصد بانحطاط هذه الحضارة، إن وصفه للساخطين على هذه الحضارة بأنهم ذوو عقول نبيلة، وبأنهم موهوبون أتقياء، قد يفهم منه السبب في هذا السخط، وهو انحطاط المستوى الأخلاقي أو الروحي في الأمة التي يعيشون فيها، وتلك وظيفة سامية يجب على الموهوبين القيام بها، أما الجانب السلبي الذي نلحظه في بعض هؤلاء الموهوبين، فإن بعضه يرجع إلى غلبة ظاهرة الانحطاط الذي يستعصى مقاومته، ومن ثم قد يتمسك هؤلاء أنفسهم ومن يستطيعون التأثير فيه ويحوى التاريخ قصصا لأفراد، تركوا ملكهم وانسلخوا من ثرواتهم ليعيشوا عيشة الشظف والتقشف، وقد أدخلهم التاريخ وأضفي عليهم من الخلود مالم يكونوا يحلمون به، لو أنهم احتفظوا بثرواتهم وعروشهم» (٢٣).

وأنا أترك صاحب هذا الرأى يتابع تفنيده لهذه الفكرة كما ذكرنا سابقا بإلقائه الضوء على الحضارة الإسلامية في أوج عظمتها وبعد ذلك نناقش هذه المسألة.

يقول: «على أننا نلاحظ – فيها يمس حضارتنا الإسلامية التى بلغت أوجها فى القرنين – الثالث والرابع الهجريين – التاسع والعاشر الميلاديين، أن نضج التصوف وتطوره وبلوغه مرحلة تدنو إلى الكمال يمكن ملاحظته فى خلال هذه الفترة أيضا، إن الحضارة الإسلامية سارت فى تطورها جنبًا إلى جنب مع تطور التصوف ونضجه»(٣٣).

<sup>ُ (</sup>٣٠) التصوف طريقا ومذهما للدكتور جعفر ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣١) المرحع السابق ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣٢) المرجع السابق ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣٣) بفس المرجع ص ٣١.

وإننى أقدر رأى الدكتور جعفر فى تفنيده فكرة «هيلر» ومن سار نحوه من الذين قالوا: إن انتشار التصوف يصحبه تدهور الحضارات المتطورة فى آخر مراحلها. وذلك بذكر الدكتور جعفر حجته، بأن نضج التصوف وقوته الحقيقية كان فى القرنين الثالث والرابع الهجريين، وكان مواكبًا لنضج الحضارة الإسلامية وعظمتها فى هذين القرنين، غير أننى أقول: إن رأى الدكتور جعفر قد ينطبق على التصوف النظرى الفردى، أما رأى «هيلر» فيكاد ينطبق على التصوف العملى الذى تمئله الطرق الصوفية.

ولقد برزت الطرق الصوفية في مصر في القرن السابع الهجرى، وهذا القرن على ما بينا كان عصر انحطاط سياسي واجتماعي واقتصادى، في مصر (٣٤)، وعلى قدر ما كان عصر تدهور وانحطاط إلا أنه كان في الوقت نفسه يمثل قمة ازدهار الطرق الصوفية، وانضمام عشرات الألوف من المصريين إليها، وهذا يعنى أن التصوف - خصوصًا التصوف العملي الذي تمثله الطرق الصوفية قد يزدهر خلال عصور الضعف السياسي ازدهارا بارزا.

مثال ذلك ما أوضحناه: ازدهاره في القرن السابع الهجرى في مصر وهو عصر ضعف، وانحلال سياسي واجتماعي ليس في مصر فحسب، بل في سائر العالم الإسلامي، ومن الملاحظ أيضا أنه في هذا القرن ظهر تصوف نظرى في بلاد الأندلس، فنجد خلاله بعض آبرز فلاسفة التصوف النظرى مثل: «عبد الحق بن سبعين» (۱۳۰ و «محيى الدين بن عربي» (۱۳۰ و في مصر ظهر الصوفي الكبير شاعر الحب الإلهى عمر بن الفارض (۱۳۷).

وإن كان لنا أن ندلى بدلونا في هذه النقطة، فقد يكون من الواضح أننى مع القائلين بازدهار التصوف خلال عصور الضعف.

أما وقد ذكرنا أنه ازدهر وبلغ أوجه في ظل أوج الحضارة الإسلامية في القرنين الثالث والرابع الهجريين، كما ازدهرت الطرق الصوفية في عصور الضعف.

إذن فإننا نرى أن التصوف الفردى النظرى قد واكب الحضارة الإسلامية في أوجها، أما التصوف العملى، «تصوف أصحاب الطرق الصوفية»، فقد جاء مواكبًا لضعف الحضارة الإسلامية، فالحق «أن الرغبة في العزلة والعودة إلى الله لا تقوى إلا في ظلال الضعف.. فقليل من الناس يتذكر الله في قوته وصحته وشبابه وثرائه، وكثيرًا ما يذكر الناس ربهم في ضعفهم ومرضهم وشيخوختهم وفقرهم»(٣٨)،

<sup>(</sup>٣٤) من الملاحظ أن العالم الإسلامي منذ القرن الخامس الهجري قد أصيب بضعف شديد نتيجة ضعف الحكام وانقسام الدولة الإسلامية إلى عدة دويلات ضعيفة وظهور قوى جديدة كالمغول التي هددت أمن هده الدويلات وأضعفتها.

<sup>(</sup>٣٥) عبد الحق بن سبعين: صوفى أندلسي ولد بمرسيا عام ٦١٣ هـ، وهو صاحب فلسفة الوحدة المطلقة.. توفى بمكة عام

<sup>(</sup>٣٦) محيى الدين بن عربي: فيلسوف وحدة الوجود: ولد بمرسية سنة ٥٦٠ هـ. ومات مدمشق سنة ٦٣٨ هـ.

<sup>(</sup>٣٧) عمر بن الفارض: سلطان العاشقين: ولد بالقاهرة عام ٥٧٦ هـ. وتو في عام ٦٣٢ هـ.

<sup>(</sup>۳۸) كتاب السيد البدوى: للدكتور سعيد عاشور ص ۲۸.

وقد تكون المرارة والظروف الضارية التي عاشها الإنسان المصرى في هذا القرن، جعلته يشعر أن لا ملجأ إلا الله، وقد يكون ذلك من خلال الإقبال عليه من خلال طريقة من الطرق الصوفية.

ونحن لا نشك «فى أن المصريين أحسوا فى القرن السابع الهجرى بنفس سعور المرارة والأسى، الذى أحس به عامة المسلمين عندئذ فى مشارق الأرض ومغاربها، فها هم التتار يضربون الوطن الإسلامى فى أقصى مغربه، وبين هذا وذاك يحرص الصليبيون على أن يصيبوا من المسلمين مقتلاً بطعنهم فى مكان هو بمثابة القلب من وطنهم الكبير، وهذا ما جعلهم يفكرون فى النجاة بالرجوع إلى الله، وفى وسط التصوف متنفسا للتعبير عن آلامهم، فازداد عدد المقبلين على التصوف زيادة كبيرة»(٣٩).

وعلى ذلك: فنحن نرى أن التصوف العملى «تصوف الطرق الصوفية»، قد ازدهر، ونما فى عصور ضعف الأمة الإسلامية خصوصا منذ القرن السابع الهجرى وما تلاه من عصور تميزت بالضعف وتدهور الأمة الإسلامية سياسيًّا واقتصاديًّا واجتماعيًّا.

وأهم أصحاب الطرق الصوفية في مصر في القرن السابع الهجري.

١ - سيدى أحمد البدوى صاحب الطريقة البدوية.

٢ - سيدى أبو الحسن الشاذلي صاحب الطريقة الشاذلية.

٣ - سيدى إبراهيم الدسوقي صاحب الطريقة الدسوقية.

<sup>(</sup>٣٩) المرجع السابق: ص ٣٥، ٣٦.

# الفصئ ل لسّادس

## السيد البدوى: صاحب الطريقة البدوية

عاش سيدى أحمد البدوى في القرن السابع الهجرى وأسس واحدة من أكبر الطرفي الصوفية في مصر، «الطريقة البدوية» وحينها نتناول هذه الطريقة بالدراسة، قد نصل إلى نتائج هامة في دراسة الطرق الصوفية.

إنها سخصية الرجل الذى عرف بالصمت الطويل، ومع ذلك أسس هذه الطريقة الكبيرة الى انتشرت انتشارا سريعا بين قرى ومدن مصر، واتبعها ألوف عديدة من أبناء هذا الوادى ، واعتقدوا فى صاحبها اعتقادًا كبيرًا .

فمن ذلك البدوى الذى دخل فى طريقته جماهير كثيرة من شعب مصر فى القرن السابع الهجرى، وفى القرون التالية له، وإلى الآن ينضم إليها الألوف من أبناء هذا الشعب فالبدوية تعد من أكبر الطرق فى مصر.

# أولًا - سيدى أحمد البدوى.. وجياته:

من المعروف أن السيد أحمد البدوى عربى خالص، انحدر أصله من أشرف وأكرم البيون العربية، وينتهى نسبه إلى الإمام «على بن أبى طالب» كرّم الله وجهد.

وقد انتقل أجداده إلى مدينة فاس المغربية حوالى عام ٧٣ هـ «٦٩٢ م» عندما اضطربت أحوال الجزيرة العربية، وولد أحمد بفاس في زقاق الحجر ويحتمل أن يكون ذلك في عام «٥٩٦ هـ»(١).

ويقول الشيخ أحمد حجاب في كتابه عن البدوى «اتفق جميع المؤرخين على أن في أجداد سيدى أحمد البدوى من الأثمة الاثنى عشر، تسعة أثمة: وهم الإمام على كرم الله وجهه، وابنه الإمام الحسين المتوفى سنة ٢١، هجرية، وابنه الإمام محمد الباقر المتوفى سنة ١١٧، وقبل سنة ١١٧، وابنه جعفر الصادق المتوفى سنة ١٠٤، وابنه على الرضا المتوفى سنة ٢٠٠، وابنه محمد الجواد المتوفى سنة ٢٠٠، وابنه على المقريزى من وابنه على المقريزى من المادى المتوفى سنة ٢٥٤، وهم على هذا الترتيب مثبتون في النسب الذى رواه المقريزى من بعدهم: جعفر وابنه حسن. وجعفر هو أخو حسن العسكرى الشهيد، وحسن هو ابن أخى العسكرى الشهير سمى باسم عمه (٢٠).

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ص ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) كتاب الشيخ أحمد ححاب «العطة والاعتبار»: آراء في حياة السيد المدوى الدنيوية وحياته البررحية، ص ١١٣ ٟ

وسیدی أحمد البدوی، هو أحمد بن علی بن إبراهیم بن محمد بن أبی بکر بن إسماعیل بن عمر بن علی بن عثمان بن حسن بن علی بن عثمان بن محمد بن موسی بن یحیی بن عیسی بن علی بن محمد بن محمد الجواد بن علی الرضا بن موسی الکاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علی زین العابدین بن الحسین بن علی بن أبی طالب.

ويذكر المقريزى أنه شهد بصحة نسبته جماعة من أئمة المعاصرين، منهم القاضى عبد الوهاب بن التلميذ، والسيد عبيد بن محمد الشريف الحسنى الحاكم بالمدينة المنورة، وأودعت نسخة من هذا النسب بدار الرصاص بالمدينه المنورة.

ومن هنا نلاحظ أن نسبه ينتهى إلى الحسبن بن على وليس الحسن، وهذا على خلاف ما نراه من صوفية المغرب، الذين هم من أصل مغرب إذ تعودنا أن نرى أن نسبهم ينتهى إلى الحسن. يقول الدكتور على صافى (٣) «وأما صوفية المشرق في العراق ومصر والشام وفي فارس وبلاد خراسان، فإنهم عودونا الانتساب إلى الحسين، والسبب في انتساب المشارقة إلى الحسين، والمغاربة إلى الحسن، راجع فيها أعتقد إلى أن المشارقة كانوا كالشيعة في محاولة الوصول إلى الحكم والاستئنار بالسلطة، أما الذين انتسبوا إلى الحسن فكانوا يدعون الخلافة الباطنية غير حافلين في شيء، فخلافة أهل الظاهر حيث زعموا أن الله عقد للحسن الخلافة الباطنية بعد أن نزل لمعاوية عن الخلافة الظاهرية (٤).

وعلى ما ذكرنا فإنه ولد بمدينة فاس المغربية سنة ٥٩٦ هـ، وكان سادس إخوته، وعرف منذُ صغره بصمته الطويل، ونظره الطويل، إلى السهاء «وقد كانت أحوال البدوى في نشأته وحداثة سنة غريبة عجيبة، فقد ذكروا أنه كان يلزم الصمت ولا يكلم الناس إلا بالإشارات، وأنه كان يظل أكثر أوقاته ساخصًا بعينيه إلى السهاء (٥).

ويقول صاحب الجواهر السنية: »ويقال: إن ميوله نحو الزهد أخذت تظهر منذ ذلك الدور المبكر، حتى لفبه قومه في طفولته بالزاهد، كما يقال: إنه لبس خرقة التصوف في فاس على يد الشيخ عبد الجليل النيسابوري، وكان الشريف حسن شقيق السيد أحمد البدوي، قد أخذ خرقة التصوف عن ذلك الشيخ فجمع أخاه أحمد عليه ليلبسه هو الآخر خرقة التصوف»(٦).

وفى سنة ٦٠٣ هـ، هاجرت أسرة السيد أحمد البدوى: والده وجبيع أشقائه إلى مكة، وقد استغرقت هذه الرحلة من فاس إلى مكة حوالى أربع سنوات، وقد مروا بمصر فى طريقهم من فاس إلى مكة، وعاشوا فيها فترة تقدر بحوالى ثلاث سنوات.

<sup>(</sup>٣) الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع الهجرى ص ١٤٦.

 <sup>(</sup>٤) ذكر هذا السيوطى بالنص في مخطوطه « تأييد الحقيقة العلمية وتشييد الطريقة الشاذلية » دار الكتب المصرية تحت رقم
 ٢٠١٤ تصوف. انظر أيضا هامش المرجع السابق ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) الأدب الصوني في مصر في القرن السابع الهجري للدكتور صابي ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٦) الجواهر السنية لعبد الصمد زين الدين ص ٢٠.

ويفال عن قصة انتقال أسرة البدوى من فاس إلى مكة: إن أباه عليا جاءه الهاتف في المنام أن يا على ارحل من هذه البلاد إلى مكة المشرفة فإن لنا في ذلك شأنا وكان ذلك حوالى عام ٦٠٣ هـ على ما ذكرنا.

وفال الشريف حسن شقيق البدوى: «فمازلنا ننزل على عرب ونرحل عن عرب فيلقوننا بالترحيب والإكرام حتى وصلنا إلى مكة المشرفة في أربع سنين»(١).

ويتابع القصة الشريف حسن فيقول: «فلما وصلنا إلى مكة وعلم الناس بفدومنا إليها، هرع الناس علينا، وسلموا علينا، واعتقدوا فينا الخير، وأتى إلينا سلطان مكة وأشرافها، قال: وسمع بقدومنا أهل مدينة النبي على وأشرافها فجاءوا إلينا وتعرفوا بنا، أما سلطانها فإنه لما جاء إلينا وسلم علينا، قال لنا: أين الشريف أحمد الملئم، اجمعوا بيني وبينه، فإن جدى رسول الله وصفه لى، وأراني صفته وحليته في المنام، وفال لى: يخرج من المغرب وهو ابن سبع سنين ويدخل مكة وهو ابن إحدى عشرة سنة، وأشار لى أن أسير إليكم، وأجتمع بكم، وأسلم عليكم، وعلى الشريف أحمد الملئم وأتبرك به، وقال لى: إنه سيظهر له حال وأى حال، ويربى المريدين، يجيء منهم رجال وأى رجال فقال له والدى: إن هذا الولد حديث السن ومن أين يقدر على هذا الحال وهو هو هذا أو غيره ؟ فقال: أعد أن جدى رسول الله على أراني صفته وحليه، ففي أنفه شامة سوداء من كل ناحية، أصغر من العدسة، وهو أقني الأنف، صبيح الوجه، فلما حضر سيدى أحمد البدوى ورآه السلطان، عرفه بالصفات فقام إليه، واعتنقه وأجلسه إلى الوجه، فلما حضر سيدى أحمد البدوى ورآه السلطان، عرفه بالصفات فقام إليه، واعتنقه وأجلسه إلى المنه.

وقد ذكر الشعرانى وصفا للسيد البدوى فقال: «كان غليظ الساقين طويل الذراعين، كبير الوجه، أكحل العينين، طويل القامة، قمحى اللون، وكان فى وجهه ثلاث نقط من أثر جدرى، فى خده الأين واحدة وفى الأيسر اثنتان، أقنى الأنف، على أنفه شامتان فى كل ناحية شامة سوداء أصغر من العدسة، وكان بين عينيه جرح موسى، جرحه ولد أخيه الحسين بالأبطح حين كان بمكة (٩).

ويتبين لنا مما سبق أن أسرة البدوى، رحلت عن فاس ببلاد المغرب عام ٦٠٣ هـ ، واستقرت بمكة المكرمة حوالى عام ٢٠٧ هـ، وأن أسرة البدوى أثناء سفرها لمكة استقرت حوالى ثلاث سنوات بأرض مصر..

وقد يكون السيد البدوى، الذى كان فى حوالى السابعة أو الثامنة من عمره حتى سن العاشرة، أى فى فترة طفولته وصباه المبكر قد سمع عن مدينة «طندتا» المصرية، أو رآها فظلت فى مخيلته صورة باهتة عنها علقت منذ صباه فى أرض مصر.

.. المهم.. كما اتضح لنا أن أسرة البدوى بعد رحيلها من فاس، استقرت بمكة وعاشت عيشة طيبة

<sup>(</sup>٧) طبقات الشعراني ص ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>٨) الجواهر السنية ص ٢٩.

<sup>(</sup>٩) الطبقات الكرى الشعراني جـ ١٠ص ٢٤٧.

هناك، حتى فجعت بوفاة الشريف على والد الإمام السيد البدوى سنة ٦٢٧ هـ، وبعد ذلك بحوالى أربع سنوات أى حوالى سنة ٦٣١ هـ توفى محمد شقيق السيد البدوى، فلم يبق من إخوته الذكور سوى شقيقه الأكبر حسن الذى تولى رعاية أحمد.

وقد لزم السيد البدوى منذ صباه العكوف على العبادة، والقيام، وتعود الذهاب إلى مغارة فى جبل أبى قبيص قرب مكة يتعبد فيها وحده. حوالى سنة ٦٣٤ – ١٢٢٧ م، وفى حوالى النامنة والملائين من عمره قرر الرحيل إلى العراق.

ويقال: إن سيخ الطريقة البدوية سيدى أحمد البدوى، رأى رؤيا تأمره بالرحيل إلى العراق، يقول إمامنا الأكبر المغفور له فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود سيخ الإسلام: أولياء الله لا يتصرفون بأنفسهم، إنهم وقد أسلموا نفوسهم لله لا يتصرفون إلا بتوجيه منه سبحانه، ولا يعملون إلا بإذن الله تعالى، وقد يكون هذا التوجيه، أو هذا الإذن رؤيا يراها الولى، أو يكون إلهاما، أو يكون انشراح صدر بسبب الاستخارة يمر بها الولى «ويدلل الإمام الأكبر على ذلك بقول العزيز الحكيم: ﴿إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التى كنتم توعدون، نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيها ما تدعون. نزلا من غفور رحيم \* فالملائكة تتحدث مع أولياء الله بنص القرآن»(١٠).

أما الدكتور سعيد عاشور فيقول عن رحلة السيد البدوى للعراق: (يبدو أن السيد أحمد أدرك أن مكة مع عظيم مكانتها أضيق من أن تتسع لطموحه وآماله، ففكر في الهجرة منها إلى بلد واسع الإمكانيات البشرية والمادية، والعراق أرض الأئمة والأقطاب)، يؤيد رأينا هذا أن الرواة علّلوا رحلته إلى العراق، برؤية رآها قيل له فيها: لا تنم! فمن طلب المعالى لا ينام، وحق آبائك الكرام سيكون لك حال ومقام(١١).

ومهما كان السبب فقد سافر السيد البدوى مع أخيه الحسن إلى العراق سنة ٦٣٤ هـ، وطاف سمال العراق وجنوبه، وزار أم عبيدة، مركز الطريقة الرفاعية كما زارا مقام سيدى عبد القادر الجيلاني، واستاق الشريف حسن لرؤية زوجه وأولاده فاستأذن أخاه أحمد فأذن له.

واتجه بعد ذلك سيدى أحمد البدوى إلى شمال العراق، لزيارة ضريح عدى بن مسافر الهكارى صاحب الطريقة العدوية، وهناك قرب الموصل في شمال العراق حدث صراع ببن السيد البدوى، وبين امرأة جميله اسمها فاطمة بنت برى.

وملخص القصة أن فاطمة بنت برى هذه، كانت امرأة غنية، جميلة، مغرمة بإيقاع الرجال في سباك

<sup>\*</sup> سورة فصلت - الآيات ٣١ - ٣٢.

<sup>(</sup>١٠) كتاب السيد أحمد البدوي للدكتور عبد الحليم محمود ص ٥٦، ٥٣.

<sup>(</sup>١١) كتاب السيد البدوي للأستاذ الدكتور سعيد عاشور ص ٥٧.

مالها وجمالها، تلعب بقلوبهم وعواطفهم ثم تتركهم يركعون تحت أقدامها يلهثون، وكانت فاطمة تبحث تبينهم عن الرجل العظيم.

وكم من رجال كانوا من أرباب التقوى والصلاح، سقطوا فى حبال هذه الأفعى، ونهافتوا على القرب منها، ذلك أن صلاحهم كان سكلا وصورة، وكانت تقواهم ضعيفة خائرة، ولهذا كان من السهل على السيطانة فاطمة بنت برى إغواءهم، حتى جاء السيد البدوى فلم تستطع أن تومعه فى سباكها الناعمة، ولم تقدر عليه فقد وجدت نفسها أمام نوع جديد من الرجال إيمانه صلب وعقيدته لاتخور ـ أبدا، قلبه مسغول بذكر الله لا بذكر الغواني.

وحين دانت للرجل الصالح التقى رجته الزواج بها، لكن السيد البدوى وجد نفسه أمام دعوة كبيرة تحتاج منه إلى تفرغ كامل، والزواج قد يشغله، واستطاع السيد البدوى أن يؤثر فيها ويحولها إلى امرأة متدينة، وأخذ عليها العهد ألا تعود إلى ماضيها وغوايتها القديمة، وتابت فاطمة توبة صادقة.

هذه هي القصة في خيوطها الحقيقية بلا تزيد أو اختلاق أو تقول:

ويبدو أن الذى جعل بعض الكتاب ينكرون هذه القصة، هو ما دخل عليها من حسو وزيادات، بعد أن أضاف إليها بعض أتباع السيد البدوى من عندهم كرامات أسطورية شوهت صورة السيد البدوى وأساءت إليه.

ويكفى أنها جعلت من تلك الواقعة البسيطة التي من الممكن أن تحدث، وكما ترى «ليست أكر من امرأة لها حال عظيم، وجمال بديع وكانت تسلب الرجال أحوالهم، فسلبها سيدى أحمد رضى الله عنه حالها، وتابت على يديه وعاهدته أنها لا تتعرض لأحد بعد ذلك اليوم»(١٢).

وبعد سنة قضاها السيد البدوى فى ربوع العراق شماله وجنوبه، عاد إلى مكة سنة ٦٣٥ هـ ١٢٣٨ م، ويقول الشيخ أحمد حجاب رحمه الله «كانت رحلة العراق نقطة تحول كبيرة فى حياة سيدى أحمد النفسية، لقد أعقب تلك الرحلة تغير ملحوظ فى سلوكه وعبادته، لم يكن معهودًا عليه عبل الرحلة. فكان صيامه وصلاته وقيامه وانتصابه وكلامه، إشارة، وتحول بوجهه نحو السهاء وقطع النظر عمن فى الأرض، حتى قلقت عليه أخته الكبرى فاطمة، فكانت تنبه أخاها الحسن من نومه ليلا تشكو إليه من حالته، وتبئ له قلقها، على أخيها أحمد، وتقول: ابن والدى إن أخى أحمد قائم طول الليل، وهو شاخص ببصره إلى السهاء ونهاره صائم، وانقلب سواد عينيه بحمرة تتوقد كالجمر وله مدة أربعين يوما ما أكل طعاما ولا شرابا(١٣).

واستمر السيد البدوى فى حياة الزهد والعبادة آناء الليل وأطراف النهار، وفى نفس العام أى سنة ٦٣٥ هـ – ١٢٣٨ م، فرر سيدى أحمد البدوى الرحيل إلى مصر.. وإلى طندتا «طنطا» بالذات، وبالطبع فإن رواة سيرته من أتباعه قالوا: إن الهاتف فى المنام قال له «قم يا همام وسر إلى طندتا».

<sup>(</sup>١٢) مشارق الأنوار في فوز أهل الاعتبار للشيخ حسن العدوى الحمزاوى ص ١٨٦.

<sup>(</sup>١٣) العظة والاعتبار لفصيلة الشيح أحمد حجاب ص ١٣٠.

هكذا قال عبد الصمد زين الدين، والمناوى، والشعرانى، إنه سافر لطندتا لهاتف منامى فدخلها حوالى سنة ٦٣٥ هـ، وبعضهم يقول: حوالى ٦٣٤ هـ، وها هو المناوى فى الكواكب الدرية يسقط سقطة تاريخية حين يقول: «ثم سمع هاتفا يقول ثلانا قم واطلب مطلع الشمس، فإذا وصلته فاطلب مغربها، وسر إلى طندتا فيها مقامك أيها الفتى، فسافر إلى العراق، فتلقاه العارفان الجيلانى والرفاعى فقالا يا أحمد، مفاتيح العراق والهند واليمن والشرق والغرب بيدنا فاخبر أيها سئت فقال: لا آخذ المفتاح إلا من الفتاح. مم رحل إلى مصر، فتلقاه الظاهر بيبرس بعسكره وأكرمه، وعظمه، فدخلها سنة أربع ونلابين (١٤).

أما السقطة التاريخية التي وقع فيها المناوى رحمه الله أن بيبرس لم يتول حكم مصر إلا سنة ٦٦٨ هـ، أما سنة ٦٣٤ فكان يحكم مصر الملك الكامل محمد الأيوبي.

ومن كتابات عبد الصمد زين الدين والمناوى والشعرانى يظهر لنا على ما يقول الدكتور على صافى: «إن رحلة السيد البدوى إلى مصر كان يكتنفها الغموض، فهم متفقون على أنه ذهب إلى العراق قبل أن يذهب إلى مصر، ثم يختلفون فى المكان الذى ذهب منه إلى مصر، وفى ذكر كيفية دخوله إلى المعراني والمناوى فإن إليها. فعبد الصمد زين الدين يقول: إنه عاد إلى مكة ومنها ذهب إلى مصر، أما الشعراني والمناوى فإن كلام كل منها يعطى أن البدوى لم يعد إلى مكة، ولكنه اتجه من العراق إلى مصر مباشرة»(١٥٥).

ولقد نبه الأستاذ صلاح عزام في كتابه عن السيد «عبد الرحيم القنائي» إلى خطأ تاريخي آخر، وقعت فيه احدى الروايات التاريخية.. فقال: إن هناك رواية تقول: إن السيد البدوى تبادل مع الشيخ القنائى الرسائل. بل وزاره في قنا. وهي موجودة في بعض الكتب القديمة التي تؤرخ للسيد البدوى، بل إن محبى السيد البدوى ورجال طرقه يتناولونها إلى اليوم.

ومن المعروف أن الشيخ القنائى رضى الله عنه تونى عام ٥٩٢ هـ، بينها السيد البدوى رضى الله عنه ولد عام ٥٩٦ هـ. عنه ولد عام ٥٩٦ هـ.

ولكن من الجائز أن يكون السيد البدوى، قد زار الشيخ القنائى كعادة من عادات الأقطاب أن يزوروا الأولياء فقبل مجيئه طنطا زار أولياء العراق وأقطابه كها ذكرنا سابقا.

وانتهى بالسيد البدوى المطاف لأرض طنطا واستقر بها، حتى وافتد المنية سنة ٦٧٥ هـ. وإذا أردنا أن نعلل مجيئه إلى طنطا مباشرة نقول: إنه قد يكون للسيد البدوى فكرة عن طنطا، وعن موقعها الممتاز، وتوسطها القاهرة والإسكندرية، فاتجه إليها وإلى دار تاجر هناك اسمه ابن شحيط فسكن سطح داره، «ولعل ابن شحيط هذا هو الشيخ ركن الدين الذي كان يقال له ركين

<sup>(</sup>١٤) الكواكب الدرية للمناوى مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٦٠ تاريح ورقة ٣٢٢

<sup>(</sup>١٥) الأدب الصوفى في مصر في القرن السابع الهجرى للدكتور على صابي صفحة ١٤٨.

الدين، فقد رأيت في بعض التراجم أن الشيخ ركن الدين له دكان بسوق طنطا، يبيع فيه العسل والزيت والعلف وغير ذلك»(١٦).

وعلل البعض تفضيل إقامة البدوى فوق سطح الدار، لتفضيل البدوى العيسَ وسط الطبيعة ، يرى بديع صنع الله في نجومه وسمائه وكواكبه وشجره وحره وبرده ورعده ومطره فإن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب. الذين يذكرون الله قيامًا وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السلموات والأرض، ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار (١٧٠) فكان البدوى بهذا الرأى فضل الإقامة فوق سطح الدار ليتأمل صنع القادر الحكيم، ويسبحه آناء الليل وأطراف النهار.

وقد يرجع هذا عندنا إلى أن الإمام البدوى كان حييا، فاستحيا أن يعيش داخل الدار فيحدّ من حرية صاحب الدار وأهله، وقد يكون ذلك أيضا لتأثره بالعراقيين، وقد عاش بينهم عاما، فأهل العراق يفضلون النوم فوق السطح في شهور الصيف شديدة الحرارة.

وفوق السطح عاش البدوى وحوله الأتباع من السطوحيين، ويقال: إن غيابه كان أكثر من حضوره، وكانت تأتى عليه الأربعون يوما لا يأكل فيها ولا يشرب ولا ينام، وهو شاخص ببصره إلى السياء، وكان إذا عرض له حال يصيح صياحا متصلا، ويكثر من الصياح، وهذا ما جعل الناس تتحير في أمره، لكن سرعان ما زال شكهم إلى حد ما، حينها لمسوا بركاته، فدخل في طريقته قوم لا يحصون واتسعت شهرته، وعمت الآفاق،

هذه صورة سريعة عن رحلات السيد الشريف الملثم (١٨) السطوحي الصامت سيدي أحمد البدوي، ننتقل بعدها لنتعرف على كراماته، وطريقته، وتصوفه، وصلة البدوي بالتشيع إن كانت هناك صلة.

والحق أن شخصية البدوى شخصية ثرية خصبة شوهتها كتب المناقب والمحبين، حين حاولوا أن يجعلوا من البدوى أسطورة غريبة، فغربوا الرجل وطاروا به عن عالم الواقع ليقدموه لنا صورة أقرب إلى صورة القوة والقدرة، فإنه لا يتحرك إلا بأمر ورؤيا منامية، كما رأينا ولا ينتقل من مكان إلى مكان إلا بهاتف منامى يأمره بأن يرحل إلى العراق أو طنطا، بل زعموا أنه «كان بخاطب الأولياء السابقين والصوفية المتقدمين، ويتصل بأهله في مكة، ويرى النبي صلوات الله وسلامه عليه، ويصعد إلى الساء،

 <sup>(</sup>١٦) مخطوط النصيحة العلوية في بيان حسن طريقة السادة الأحمدية المخطوط تأليف الشيخ على الحلبي موجود بمكتبة الأزهر
 نسخة في مجلد تحت رقم (١٥٤٠) ١٢٩٤٥ ورقة ٢٢.

<sup>(</sup>۱۷) سورة آل عمران: الآيتان ۱۹۰ - ۱۹۱.

<sup>(</sup>١٨) اللثام هو ما كان على الفم من النقاب. والمدوى ولد وشب فى شمال أفريقيا أخذ هذه العادة عن الملثمين واحتفظ بها طوال حياته، وإن كان بعض أتباعه يجاول أن يفسر ذلك تفسيرًا آخر.. يقول الشيخ أحمد حجاب فى كتاب العظة والاعتبار ص ٨٨ «.. كان يحدق ببصره نحو السهاء لا لينظر فى النجوم ولكن ليطالع تجليات الحق ويتابع أنوار الذات. ومن كثرة هذه المطالعة الطبعت على محياه هذه الانوار وتركت أثرا طاهرًا يقرؤه كل واحد، فكان يستر وجهه ماللثامين ليحجب عن الأعين آثار تلك الأنوار».

ويسَاهد ما يقدر وراء الغيب للخلائق، ويطلع على مشاهد الجنة والنار، وكل هذا عن طريق الرؤيا في المنام »(١٩).

ويقول البعض: «ومثل هذا الهاتف المنامى لا يمكن للباحث أن يضعه تحت حكم قاطع جازم بالصدق أو الكذب، فإن علم النفس لا ينكره، بل يبرره مادام العقل مشغولا به متلهفا عليه، وما يفكر الإنسان فيه يقظة يحلم به مناما.. فمرجع الصدق والكذب في هذا إلى الشخص نفسه، وقد يكون السيد البدوى رأى هذه الرؤيا أو رأى بعضها، أو لم ير شيئا منها قط، وقد يكون هذا كله من تلفيقات الدارسين والأتباع»(٢٠).

وبعد فإن الرأى الذى نقول به: إن البدوى كان رجلا تقيًّا ورعًا جاء من قبل رفاعيى العراق بعد أن توفى رجلهم الكبير أبو الفتح الواسطى مُبَشِّر الطريقة الرفاعية بمصر، أرسلوه عوضا عن الواسطى لما توسموا فيه من صلاح وزهد وذكاء أيضا، ولهذا نجد أن ذكاء البدوى قد وضح بمجرد مجيئه مصر وانتشار طريقته البدوية السطوحية بها انتشارا سريعا.

## ثانيا - كرامات سيدى أحمد البدوى:

امتلأت كتب المناقب بكرامات لا تحصى ولا تعد حول هذه الشخصية الصامتة الملثمة، والذى لا نشك فيه أن السيد البدوى شخصية واقعية حقيقية، وليست شخصية أسطورية خارقة للعادة، ولكن الأتباع والمنتفعين شوهوا الصورة الجميلة للرجل الكريم، أضافوا إليه كرامات غريبة، بل إن بعضهم جعله في مرتبة أعلى من مرتبة الأنبياء، وأضافوا إليه القدرة على إحياء الموتى وشفاء المرضى، وقوله للشيء كن فيكون بإذن الله.

يقول الدكتور سعيد عاشور: «من الثابت لدينا أن الكتابات التى دونت عن السيد البدوى وحياته، يرجع معظمها إلى العصر العثماني، وهو عصر يوصف في تاريخ مصر بالجمود والتأخر وانتشار الجهل، وعبرت هذه النواحي كلها عن نفسها أتم تعبير في دنيا التصوف في ذلك العصر، إذ أصبح التصوف عندئذ أداة لكسب العيش، من أهون الطرق، احترفه أدعياء استغلوا الجهل المطبق المحيط بهم في التلاعب بعقول الناس ومشاعرهم»(٢١).

ومن هنا كان من مصلحة هؤلاء الأدعياء نشر المعتقدات الخاطئة حول السيد البدوى، «وكان من المستحيل على كتاب سيرة السيد أحمد البدوى أن يدونوا سيرته العطرة خلوا من تلك الروح التي سادت عصرهم، لأنهم كانوا يكتبون لأناس يعيشون حولهم، ويقومون الأولياء بمقدار ما يتهيأ لهم من كرامات، وما يتحقق على أيديهم من معجزات في – حياتهم وماتهم – لا على أساس منلهم وسلوكهم،

<sup>(</sup>١٩) كتاب السيد البدوى: لفهمى عبد اللطيف ص ٤٦.

<sup>(</sup>۲۰) كتاب السيد البدوى لفهمى عبد اللطيف ص ٤٦.

<sup>(</sup>۲۱) كتاب السيد البدوى. شبح وطريقة للدكتور سعيد عاشور ص ٦.

لذلك جاءت سيرة السيد البدوى كها كتبها السابقون محشوة بكثير من القصص الخرافية، وظنوا أنهم بذلك إنما يسترضون السيد البدوى لأنهم يظهرون عظمته، وينسبون إليه من خوارى الأعمال، ما هو كفيل بأن يعلى من قدره في نظر العباد والمريدين(٢٢).

فها هو الشعراني مثلا يحكى لنا حكاية غريبة لا أعرف من أين استقاها يفول في طبقاته «.. وأما أمر سيدى عمر الدولة.. فلم يصحب سيدى أحمد زمانا إنما جاء من سفر في وقت حر سديد، فطلع يستريح في طندتا فسمع بأن سيدى أحمد رضى الله عنه ضعيف، فدخل عليه يزوره.. وكان سيدى عبد العال(٢٢) وغيره غائبين، فوجد سيدى أحمد قد سرب ماء بطيخه وتقيأه بانيا فيها، فأخذه سيدى عبد العال، عمد قمر الدولة وسربه، فقال له سيدى أحمد أنت قمر دولة أصحابي، فسمع بذلك سيدى عبد العال، والجماعة، فخرجوا لمعارضته وقتله في الحال، فرمح فرسه في البئر التي بالفرب من «كوم التربة النفاضة»، فطلع من البئر التي بناحية «نفيا» فانتظروه عند البئر التي نزل فيها زمانا، فجاء الخبر أنه طلع من تلك البئر التي قرب «نفيا»، فرجعوا عنه، فأقام بنفيا إلى أن مات، لم يطلع طندتا خوفا من سيدى عبد العال (٤٢٠). وأنا أتساءل: إذا تقيأ إنسان ما مها كانت مكانة هذا الإنسان وحيثيته.، أي نفس تستطيع أن تتجرع قيء معدة إنسان آخر؟ وهل من السهل علينا أن نتصور، أن سيدى عبد العال خليفة سيدى أحمد البدوى وتلميذه الكبير، الذى فال عنه الشعراني نفسه: إن عبد العال «استخلفه البدوى على الفقراء بعده وسار سيرة حسنة «٥٢)، أظن أن مثل سيدى عبد العال لا يفكر في المتعرفة وتلم محمد قمر الدولة، الذى استغل غيابه فشرب فيء سيدى أحمد البدوى، ما أظن أن وليا وتلميذا هو أكبر تلامذة الإمام البدوى مقامًا وكفاءةً يفكر في القتل حسدًا وغيرةً وحقدًا.

ويحدننا الشعراني مرة أخرى عن البدوى جلاب الأسرى فيقول: «شاهدت أنا بعيني سنة خس وأربعين وتسعمائة أسيرًا على منارة سيدى عبد العال رضى الله عنه مقيدًا مغلولاً وهو مختبط العقل فسألته عن ذلك فقال... بينها أنا في بلاد الفرنج آخر الليل توجهت إلى سيدى أحمد البدوى فإذا أنا به فأخذني وطار بي في الهواء فوضعني هنا، فمكثت يومين ورأسه دائرة عليه من شدة الخطفة رضى الله عنه قاله الشعراني»(٢٦).

وهذه فكرة عاشت فترة طويلة بين عامة الشعب، «والاعتقاد الشائع بين العامة أن السيد ظل ينقذ الأسرى بعد مماته إلى عصر متأخر، وأنه لم يكف عن ذلك إلا بطلب من المرحوم محمد سعد الدين باشا الذى كان مديرا للغربية(٢٧).

<sup>(</sup>۲۲) كتاب السيد البدوى: شيخ وطريقة للدكتور سعيد عاشور ص ٦.

<sup>(</sup>٢٣) تلميذ أحمد البدوى الذي ظُل يلازمه طوال حياته ثم أصبح خليفته بعد وفاته.. وهو الذي نطم الطريقة البدوية.

<sup>(</sup>٢٤) طبقات الشعراني ص ١٦١.

<sup>(</sup>۲۵) طبقات الشعراوي ص ۱٦١.

<sup>(</sup>٢٦) كرامات الأولياء للنبهاني ص ٣١١.

<sup>(</sup>٢٧) كتاب السيد الدوى أو دولة الدراويش ص ٦٦ للاستاذ عبد اللطيف فهمى نقلها عن بحث للشيح مصطفى عبد الرازق عن السيد البدوى.

ويقول الأستاذ عبد اللطيف فهمى: «ويبدو لى أن مسألة الأسرى هذه، ترجع إلى واقعة تاريخية مشهورة، ذلك أن وزارة الأوقاف قد أرسلت بالسيوف والدروع التى غنمها الجيش المصرى من جيش لويس التاسع، الذى أسر في دار ابن لقمان بالمنصورة لتخزن في مخزن المسجد الأحمدى، فكان دراويش السيد وأتباعه يتقلدون هذه الدروع والسيوف في مواكب الأحمدية، ويزعمون للناس أنهم الأسرى الذين جاء بهم السيد من بلاد أوربا، فلم تقدمت الأيام انتقلوا بهذا الزعم نقلة تانية، فقالوا: إنهم سلائل أولئك الأسرى، والعجيب في هذا كله أن تترك الحكومة المصرية هذه الدروع والسيوف التاريخية نهبا للضياع في أيدى أولئك المعتوهين»(٢٨).

ويبدو لنا أن الأتباع من كتاب المناقب قد وقعوا في حب شيخهم، وجعلهم هذا الحب الغريب يشتطون في خيالهم، فهاموا في الأسطورة ينسجونها ويحيكونها حول شيخهم، متصورين أن تهويل كرامة الشيخ إجلال له.

ونحن كما ذكرنا من قبل لا ننكر الكرامة، وإنما نقول: إن هناك تزيدا فى بعض الكرامات، ومبالغات كثيرة وإضافات... أما الكرامات فى حد ذاتها فلا سبيل إلى إنكارها لأنها ليست منسوبة إلى فدرة الولى وإنما هى منسوبة إلى قدرة الله. ولا حرج على منن الله وإكرامه عباده وأولياءه الصالحين.

لكن يبدو أن هدف البعض «من المبالغة في هذه الكرامات هو: إظهار السيد أحمد البدوى في صورة قطب الأقطاب، وولى الأولياء، وكبير الصالحين والعباد، فمن أراد قضاء حاجة فلا داعى لإضاعة الوقت والجهد في الطواف على صغار المشايخ، وإنما عليه بالتوجه إلى مقام السيد أحمد البدوى مباسرة، وبقدر المدفوع يكون الأجر والثواب(٢٩).

إننا لا نهتم كنيرا بالكرامات الحسية، وإنما نرى أن أكبر كرامة لولى من أولياء الله تعالى هى أن يأخذ العهد على مريده بالنوبة والرجوع إلى الله وسنة رسول ﷺ، فإن استطاع الولى أن يأخذ العهد على أكبر عدد من الأتباع المخلصين، وأن يعملوا بهذا العهد، فإنه يكون حقا قد حقق أعظم كرامة في طريقه. طريق الله تعالى.

يقول فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود: «إن كرامة السيد الكبرى هي أنه ربي رجالا، وكون أبطالا مجاهدين في سبيل الله.، إن مدرسة السيد منذ أنشأها فوق السطح لا تزال تعمل، وقد افتتحت لها فروع في جميع أنحاء العالم، وفي كل جيل من الأجيال، يهتدى بسبب دعوته آلاف الأسخاص، في ختلف المستويات (٣٠).

<sup>(</sup>۲۸) المرجع السابق ص ٦٢

<sup>(</sup>٢٩) السيد أحمد البدوي للدكتور سعيد عاشور ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣٠) السيد أحمد البدوى: للإمام الدكتور عبد الحليم محمود ص ٣٤.

## ثالثا - البدوى والتشيع:

يرى بعض الكتاب أن البدوى كان داعيةً للشيعة والفاطميين في مصر. وأنه جاء لهذه البلاد تحت ستار التصوف، وتأسيس طريقة صوفية، وإن كان في الحقيقة يحمل بين جنبيه أغراضا وخططا علوية لم يفصح عنها ولم يستطع أحد كشفها، فيقول مثلا الأستاذ الكبير المرحوم أحمد أمين في ضحى الإسلام: «... لكن الرجل كان ذكيا فطنا، فقد جاء إلى مصر وافدًا غريبًا وهو يعلم ما يساور نفوس الأيو بيين النين يحكمون البلاد من الريبة في كل حركة تتراءى لهم، حتى لا تكون مؤامرة لإعادة سلطان الفاطميين، فماذا يقولون في شيخ غريب وافد من مكة، وصلته معروفة بالمغرب الذى هو الوطن الأول للدعوة الفاطمية؟ وقد جاء إلى مصر ليرث شيخًا صوفيا(١٦) في دعوته، ويزيد في جمع الأتباع والمريدين على طريقته، وأكثر من ذلك فقد كانت الإسكندرية يوم ذاك كها كانت جميع الثغور تحت مراقبة الحكام ومجال عيونهم وأرصادهم احتياطا لما يقع عليهم من الإغارات الصليبية، ويقظة لما يجرى السلامة في دعوته ويأخذ لما طريق الإرشاد والهداية حتى تختمر وتخالط النفوس عقيدة راسخة نابتة، وكان من أهل التقية فيها يرى من رأى، وفيها يسعى إليه من غرض، وتلك كانت وجهة العلويين وخطتهم التي آثر وها فيها يرومون من شأن، ولهذا كله آثر السيد فيها يبدو أن ينفرد في طنطا، وأن يتخذها دار إقامة، وأن يجعلها قاعدة لدعوته وأتباعه، حتى يكون بعيدا عن أنظار أهل السلطان، وحتى يتخذها دار إقامة، وأن يجعلها قاعدة لدعوته وأتباعه، حتى يكون بعيدا عن أنظار أهل السلطان، وحتى يكون في موضع وسط من البلاد(٢٢).

ومثل هؤلاء الباحثين الأفاضل، يرون أنه تحت ستار التصوف أرسل العلويون دعاتهم، ويرون أن أستاذهم الأكبر هو أبو الفتح الواسطى تلميذ سيدى أحمد الرفاعى، فها هو فضيلة السيخ مصطفى عبد الرازق يكتب مقالا في، «السياسة الأسبوعية»، عن الموالد الأحمدية يقول فيه «كان الشيخ أبو الفتح الواسطى داعيا خطيرًا، تتلمذ على السيد أحمد الرفاعى، وكان من نجباء تلك المدرسة التي أقامها ذلك الصوفى الكبير في بطائح العراق، وقد شام فيه العلويون ودعاة أهل البيت نجابة وفطنة وصيرا، يؤهله لحمل راية الطريق، فندبوه للسفر إلى الديار المصرية، فوفد على الإسكندرية من واسط عام ٦٢٠ هـ، ليدعو القوم على الطريقة الرفاعية، واستطاع الواسطى أن يؤلف حشدًا من الأتباع والمريدين، نم عاجلته المنية وهو في ريعان مجده، فأسف العلويون على الفجيعة في ذلك الداعية البارع، الذي خدم دعوتهم بصدق وإخلاص ومهد لها الطريق على ما يريدون في الديار المصرية، وكان عليهم أن يدبروا فيمن ينهض بهذا الأمر من بعده، فندبوا السيد أحمد البدوى لما توسموا فيه من براعة أن يدبروا فيمن ينهض بهذا الأمر من بعده، فندبوا السيد أحمد البدوى لما توسموا فيه من براعة واقتدار وخبرة بمداخل الطريق» (٣٣).

<sup>(</sup>٣١) يقصد أبا الفتح الواسطى

<sup>(</sup>٣٢) ضحى الإسلام الحرء الثالث ص ٢٤٦ للاستاذ أحمد أمين.

<sup>(</sup>٣٣) ذكر هذا المقال الأستاذ عبد اللطيف فهمى في كتابه عن «السيد البدوى ص ٤٥ نقلا عن مجلة السياسة الأسبوعية سنة

لكن البدوى عاش في مصر قرابة أربعين عامًا، وخلال الأربعين عاما هذه لم يستطع أحد أن يكتشف أن له أغراضًا علوية، أو أنه كان من دعاة الشيعة في مصر.

إن أربعين عاما فى حياة فرد من الممكن أن تميط اللثام عن صاحبها، مهها كان ملثبًا وغامضًا. ويبدو لنا أن الذى دفع هؤلاء الباحثين الأفاضل إلى اعتبار البدوى من دعاة الفاطميين، أو أنه كان جاسوسا للفاطميين فى مصر هذه الأسباب التى يعتقدون أنها تؤكد فاطمية البدوى وتشيعه. وهى:

1 - 1 اتفاق المؤرخين على أن من أجداده تسعة من الأثمة الاثنى عشرية (72).

7 - تلمس نظرية تنقل النور المحمدى عند سيدى أحمد البدوى، فيرى البعض أن السيد البدوى (٣٥) هو أول من قال بنظرية تنقل النور المحمدى، وعبر عنها في سعره، كما يبدو ذلك جليا في تائيته التي مطلعها: - (دعنى لقد ملك الغرام آعنتى) (٢٦) ويقول عنها: إنها «نظرية لانختلف في شيء ذي بال عن النظرية الأساسية لحزب الشيعة وطوائف المتشيعين، وأعنى بها مسألة الإمامة، فالشيعة كلهم مجمعون على أن الإمام الشرعى بعد النبي على هو على بن أبي طالب كرم الله وجهه، وأن الإمامة تنتقل بعده في بنيه وذريته على خلاف بين فرق التشيع، إذ ذهب بعضهم إلى أن الإمامة انتقلت إلى محمد بن الحنفية، وبعضهم قال إنها انتقلت إلى الحسن، ومن بعده حلت في الحسين، وظلت في أبناء هذا الأخير، وهي لا تزال كذلك في اعتقادهم تنتقل من سلف إلى خلف بالعهد والمبايعة حتى يجيء قائم، أو القيامة، أو يظهر المهدى المنتظر (٣٧).

ويقول نفس الباحث: «وهذا هو نفس ما وجدناه عند شيوخ الخرق فإنهم يأخذون الخرقة، والقطبانية من شيخ عن شيخ، ومن قطب عن قطب، بالعهد والمبايعة، ولكن الخلاف فقط راجع إلى رأس السلسلة، فالشيعة قد انتسبوا إلى الحسين، أما المتصوفة فإنهم نسبوا القطبانية في أول وجودها إلى الحسن »(٣٨).

ويبدو أنه نسى أن الحقيقة المحمدية بدأ التعبير عنها فى نهاية القرن الثانى الهجرى، وقد تجلت بصورة واضحة لدى التسترى(٣٩).

ولهذا فيحسن بنا أن نقف هذه الوقفة لعرض نظرية تنقل النور المحمدى للتسترى، وإلقاء الضوء عليها، ففيها إيضاح تفصيلي للحقيقة المحمدية (٤٠).

<sup>(</sup>٣٤) دكرناهم حين الحديث عن: من هو البدوى في أول هذا المبحث.

<sup>(</sup>٣٥) مثل الدكتور على صانى كتاب الأدب الصونى في مصر في القرن السابع الهجرى ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣٦) نص القصيدة علحق الشعر.

<sup>(</sup>٣٧) كتاب الأدب الصوفى في مصر في القرن السابع الهجرى ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق ٣٤.

<sup>(</sup>٣٩) مع ملاحظة أن الخوانسارى يتهم سهلا بعدم أخذه من الشيعة.

<sup>(</sup>٤٠) اعتمدت اعتمادا كاملا في عرض آراء التسترى حول الحقيقة المحمدية على كتاب «من التراث الصونى: سهل بن عدد الله التسترى» الجزء الأول للدكتور محمد كمال جعفر ص ٢٩٦ وما بعدها.

وتسجل بعص المرأجع أن التسترى تلقى عن الخضر عليه السلام أن النبى محمدًا عليه نور الله وبيده صور، وقد ظل هذا النور في حضرة الله مائة ألف من السنين، وفي كل يوم يضفى عليه من ضيائه وبهائه، المزيد والشرف. وأن من هذا النور خلقت جميع الأسياء، ويؤكد التسترى في مقام آخر: أن نور النبى على سامل وكلى، وأن أنوار جميع الأنبياء مشتقة منه، كذلك أنوار الملكوت في الدنيا والآخرة، إن الله سبحانه، خلق محمدًا لأجله، وخلق آدم لأجل آدم ذاته، وخلق المؤمنين لعبادته، وخلق الأنبياء لأجل ابن آدم، هكذا يحدينا التسترى ذاكرًا حديثًا نبويًّا، لا يخلو من التساؤل حول ما أوحى لداود بهذا الشأن، ويضيف التسترى إلى ذلك قوله. فإذا اشتغل (الإنسان) بما خلقته من أجله حجبته عن حقيقة النبى على الله المنه المقيقة هي التي بدأ الله بها الأشياء وهي التي يختم بها.

ومن أجل ذلك كان الرسول خاتم الأنبياء، فحقيقة النبى هي ألف وباء الخلق والوجود، وأن اسم النبى على مكتوب كما يذكر التسترى – على كل ورقة شجر في الجنة، ولم تغرس شجرة إلا باسمه أو على شرفه.

ويستند كثير من الصوفية في تأييد فكرة أسبقية الوجود المحمدى لوجود الكائنات، على بعض الأحاديث التى لم تسلم من الشك والتجريح، مثل حديث «كنت نبيا ولا آدم ولا طين ولا ماء» $(^{13})$  وقد أنكر بعض الدارسين مئل هذه الأحاديث لما تؤدى إليه من فكرة قدم الرسول ولا قديم إلا الله سبحانه أى أنها تؤدى إلى فكرة تعدد القدماء، تلك الفكرة التى وقع فيها بعض الفلاسفة المسلمين أنفسهم، وأخذها عليهم الغزالى في التهافت، ويشرح الغزالى الحديث السابق على أنه يعنى أنه كان مقدرا أن

<sup>(</sup>٤١) هناك أحاديث قريبة من هذا المعنى مثل «كنت سيا وآدم سين الروح والجسد» [ ابن سعد عن عبد الله بن شقيق عن ابن أبي الجدى ابن قانع عن عبد الله بن شقيق عن أبيه.

رواه الطراني عن ابن عباس وابن سعد عن ميسرة. وحديث «كنت أول الناس في الخلق وآخرهم في المعث» [ ابن سعد عن متادة مرسلا ].

يكون النبى نبيا قبل الخلق، فالذى سبق الخلق هنا إذن هو التقدير والإيجاد، ولكن هذا التأويل لا يسلم من الاعتراض على أساس أن وجهة النظر الإسلامية تقضى بأن يكون كل سىء قد سبق العلم به والتقدير له، وإذن فلا معنى لاستثناء الرسول وخصه بهذا السبق وذلك التقدير.

وفكرة التسترى في أسبقية الوجود المحمدى على الخليقة، لا تعنى بالضرورة قدمه، لأن التسترى قد أسار إلى فترة العبادة بحد وقدر معين، مما يتعارض تماما مع فكرة الفدم، نم أنه بالإضافة إلى ذلك أسعرنا بأنه لما تعلقت الإرادة بالإيجاد أوجد هذا النور، وكل ذلك يوحى بلا شك بوجود مرحلة تسبق هذا الوجود مما يتعارض أيضا مع فكرة القدم، لأنه حينها وجدت صفة القدم انتفت فكرة الماضى والمستقبل.

والنظرة المنصفة - كما يقول الدكتور جعفر - لا تستبعد استيحاء التسترى لبعض الآيات القرآنية التى تصف الرسول على بأنه نور وبأنه سراج منير، خاصة وأن التسترى نفسه يعلق على الآية القرآنية ﴿ .. قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴾ (٤٢) بقوله: «إن النور هو محمد على والكتاب هو القرآن. وهذا تفسير لا تكلف فيه ولا سطط، كما أنه لا يستبعد أن يكون التسترى استوحى الآية القرآنية ﴿قول إن كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين ﴾ سواء كان المعنى فأنا أحق بأن أكون أول العابدين لهذا الولد على فرض وجوده، تنزه الله عن ذلك، أو الأولى أن أكون هذا الولد لأننى أول العابدين، فالآية على أية حال مهما كانت في مجال الفرض، تشير بما لا يدع مجالا للشك إلى رتبة النبى، وأولوي يته سواء كان ذلك على سبيل التكريم الإلهي، أو الاعتراف المحمدى بالمسئولية العظمى بناء على مقامه الجليل.

ويتابع الباحث الفاضل نظرية الحقيقة المحمدية فيقول: «ولا جدال في أن وصف النبي على بأنه نور أو سراج شمس، إنما هو مستمد من القرآن مباسرة لا سيا إذا لاحظنا أن التسترى يعتمد تماما على الآية القرآنية.. ﴿قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴾ وعلى الآية الكريمة ﴿يائيها النبي إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا، وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا مُنيرًا ﴾ فيذكر التسترى بالنسبة للآية الأولى أن الله سبحانه تحدث عن سيئين جاءا إلينا:

أولهما – النور.

وثانيهما - الكتاب، والكتاب هو القرآن، فلم يبق إلا أن يكون النور هو محمد على وثانيهما - الكتاب، والكتاب هو القرآن، فلم يبق إلا أن يكون النورة ومنطوية عن هؤلاء الذين غلظب أكنة قلوبهم، وحبست أنفسهم وغلظت طباعهم وأعمتهم ماديتهم عن إدراك هذا النور، أو الانتفاع به.

<sup>(</sup>٤٢) سورة المائدة. آية ١٤. (٣٣) سورة الأحزاب. الآيتان ٤٤. ٤٥.

سورة الزخرف - آية ٨١.

وبعد ذلك كله لا يغفل التسترى حقيقة أن الأنبياء قد أخفرعليهم الميثاق بأن يخدموا الغاية الإلهية من الرسالة بتأييد جوهرها المتمثل في رسالة محمد على وهو يذكر الآية القرآنية الكريمة ﴿وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه، قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى قالوا أقررنا، قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴿(٤٤).

رم يقول الدكتور جعفر: إننا لا نجاوز الحقيقة إذا قلنا: إنه بصرف النظر عن بعض العناصر الغنوصية التي قد تكون تسربت في تراث النسترى، فإن التسترى لم يكن يستوحى في الحقيقة المحمدية إلا الحب الفياض للرسول، وبعض النصوص الإسلامية، فهو الذي يقول: من لم ير نفسه في ملك الرسول على ولاية الرسول على في جميع الأحوال لم يذق حلاوة سنته بحال، لأن النبي على هو أولى بالمؤمن، والنبي على يقول (لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه وماله وولده والناس أجمعين).

هذه هي فكرة الحقيقة المحمدية في جوهرها، منذ أن عبر عنها التسترى في نهاية القرن الثاني الهجري.

ومن العجيب أن الخوانسارى اتهم التسترى بعدم أخذه من الشيعة.. أما بعض باحنينا فيرون غير ذلك، بل يصرون أنها فكرة شيعية تماماً، فهم يرون أن «كل ما بين أصحاب نظرية الحقيقة المحمدية، وبين مذهب الفاطميين من فرق لا يخرج عن الشكل والتسمية، فالمتصوفون يقولون قطب وقطبانية، والشيعة إمامة وإمام، وإن كان ثمة فرق جوهرى بينها فهو راجع إلى أن الشيعة يجعلون الإمامة وقفًا على سلالة على، أما المتصوفة فإنهم لا يشترطون في القطبانية أرومة ولا نسبا على الإطلاق، وعلى ذلك نستطيع أن نقول: إن الدسوقى والبدوى وغيرهما من شيوخ الخرق كانوا من قبل أن يتصوفوا مشيعه، (٤٥).

هكذا حكم الباحث ببساطة على شيوخ الخرق بالتشيع لمجرد قولهم بالقطبانية. ومع أننا قد نجد في بعض أقوال سيدى أحمد البدوى، ما يوحى بالقول بالقطبانية مئل قوله في إحدى وصاياه لتلميذه عبدالعال: «يا عبدالعال. تأدب مع المشايخ، واعلم أن منزلة الشيخ في قومه كمنزلة النبى في أمته (٤٦)، لكن هذا لا يجعلنا نغالى في الأمر مغالاة زائدة، فنتهمه بأنه كان يبطن التشيع، فنحن لا نقول بمئل ما قاله هؤلاء العلماء الأجلاء بأنه كان داعية للشيعة، وأنه كان جاسوساً فاطميًا، وإنما أخفف من غلوائهم، وأقول لهم: إن صاحب الطريقة البدوية قد نتلمس في طريقته آباراً وضلات شيعية، لكن هذه الآثار لا تصل به أبداً لأن يكون داعيةً أو جاسوساً فاطميًا.

<sup>(</sup>٤٤) سوره آل عمران: الآية ٨١

<sup>(</sup>٤٥) الأدب الصوفى في مصر للدكتور صافي ص ٣٥. ٣٦.

<sup>(</sup>٤٦) الجواهر السنية والكرامات الأحمدية: لعمد الصمد زين الدين ص١٠٠.

ولقد دافع فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود في كتابه عن السيد البدوى دفاعا حاراً، وحاول أن يفند همة الفاطمي التي ألصقها البعض به وقولهم بأنه كان جاسوسا فاطميا في ضوء هذه الحقائق(٤٧):

أولا - لأن حياه السيد البدوى في نفسها خلص لله، لقد كان يصوم نهاره وكان إذا جن الليل، فإنه يقضيه في قراءة القرآن، وكان منصرفا بكيانه كله إلى الهداية إلى الله، وإنسان هذه حالته لا يتأتى له أن يكون جاسوسا فاطميًّا.

ثانياً – ما كان يعجز الدولة الأيوبية أن تلقى بالسيد في غيابة جب، أو في أعماق سجن، بل وما كان يعجزها إعدامه، أو إخراجه من البلاد لو شمت فيه ولو من بعد رائحة الجاسوسية للفاطميين.

ثالثاً - لم يلاحظ شخص ما من المحيطين بالسيد أنه ذكر الفاطميين أو دعا إليهم، أو تحدث عن أيامهم أو ذكرهم على أي وضع من الأوضاع.

وأنا أود أن أكرر ما قلته: لقد عاش سيدى أحمد البدوى فى مصر قرابة أربعين عاما كاملة.. وأعتقد – كما قلت – أنه لا يستطيع إنسان مهما أوتى من قدرة على التستر، والغموض أن يظل أربعبن عاما دون أن يفصح عن حقيقة نياته.

ومن ناحية أخرى أستطيع أن أقول بلا مواربة إن سيدى أحمد البدوى صاحب الجذور العلوية العريقة نسباً ودماً وأنه لو حدث أن قامت على أنقاض الدولة الأيوبية – التى أنهت وجود الفاطميين في مصر – دولة فاطمية وليست دولة المماليك لكان البدوى أول من يؤازر هذه الدولة.

ذلك أن السيد البدوى، كان يؤكد على نسبه العلوى الشريف، ولهذا فإن أهم ما أحضره معه حين قدم إلى مصر سلسلة نسبه الشريفة..، وهذا لا يعنى – بالطبع – أنه كان للبدوى أهداف سياسية، فالحق أن كل الدلائل تشير إلى أنه كان رجلًا صامتاً معظم حياته، صائباً نهاره قائباً ليله، ورجل كهذا ينبغى أن يكون فى سلام مع نفسه ومع من حوله، ولا يستطيع أن يحقق ذلك إلا إذا بعد عن السياسة والحكم.

أما عن صلة الظاهر بيبرس بالبدوى، فقد فندنا من قبل قصة استقبال بيبرس للبدوى حين قدم إلى مصر على أساس أن الملك الظاهر لم يكن قد تولى حكم مصر بعد، على نحو ما بينا، لكن الظاهر بيبرس على أية حال كان معاصرا للبدوى فقد تولى حكم مصر سنة ١٥٨ هـ، وقد عاش البدوى في الفترة ما بين سنة ١٣٥ هـ وسنة ١٧٥ هـ.

والظاهر أن بيبرس كان ممن يعتقدون في الأولياء والكرامات، فكان ممن يحرصون على زياة الأحياء منهم، وكذا قبور الأموات منهم.

ومن المحتمل أن يكون الظاهر بيبرس استقبل الشريف حسن شقيق البدوى، حين قدم مصر لزيارة شقيقه البدوى كرد من الظاهر على الحفاوة التي استقبل بها من الشريف حسن حين ذهب

<sup>(</sup>٤٧) كتاب السيد أحمد البدوى للإمام الأكبر الدكتور عبدالحليم محمود ص٣٠، ٣١.

للحج، يعول الشريف حسن «.. سافرت إلى مصر، وكان قد خرج معنا أربعون سيدا من أسراف مكة والمدينة مشتافين إلى رؤية أخى أحمد، فلما وصلنا إلى مصر نزلنا بقلعة الجبل، بالقرب من المدينة فلما علم الملك الظاهر بقدومنا، أرسل الأمراء لملاقاتنا فلما وصلوا سلموا علينا ثم جلسوا، إذا بالملك الظاهر قد أفدم ومعد الحجاب والنواب فقام له جميع الأمراء وكل من كان حاضرا، فنزل وعانقني وضمني إلى صدره نم قال: باسم الله سيروا معي إلى قصرى»(٤٨).

الحق أن السيد البدوى لم يكن له في مصر أهداف سياسية، وإنما كان رجلا «وهب نفسه لله، ملتزما أمرين لم يتخل عنها طيلة حياته: أحدهما مجاهدة نفسه بالعبادة والزهد والتقوى، والناني هداية الناس على أساس من الكتاب والسنة»(٤٩).

هذه هى الصورة التى ينبغى أن نضع فيها السيد البدوى بلا تعصب أو تحزب، وإلا بماذا نفسر اتباع كل هؤلاء الآلاف من المسلمين لطريقته، لقد انضم لهذه الطريقة عدد من أكبر عقلاء الأمة والنابهين، لأنهم يعلمون أن في اتباع الطريقة تربية واصلاحاً للنفس والروح، يكفى ذلك العهد الملزم ببن الشيخ ومريده على الاستقامة وإصلاح وإعلاء الروح وذلك بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

يقول البدوى نفسه عن طريقته: «هذه طريقتنا مبنية على الكتاب والسنة والصدق والصفاء، وحسن الوفاء، وحمل الأذى، وحفظ العهد»(٥٠) ووصفه فولر ز Volers «بأنه أكبر أولياء مصر، ومحل تقديس أهلها منذ قرون»(٥١).

لقد كانت غايته.. هي غاية الطريق الصوفى: وهي «غاية خلقية تتمثل في إنكار الذات والصدق في القول والعمل والصبر والخسوع ومحبة الغير والتوكل وغير ذلك من الفضائل التي دعا الإسلام إليها» (١٠٠).

إن غاية الطريق الصوفي هي: الله تعالى ﴿ وأن إلى ربك المنتهى ﴾ \* ﴿ قل إن صلاتي ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين، لا شريك له ، وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ \*\*. لقد كان تصوف البدوى هو التصوف الإسلامي المعتدل الذي يهتم بالجانب الخلقي العملي.

<sup>(</sup>٤٨) كتاب النفحات الأحمدية لعمده حسن رائد المشهدى ص ٢٥٢، ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤٩) كتاب السيد اليدوى للإمام الأكبر الدكتور عبدالحليم محمود ص ٢٤، ٢٥

<sup>(</sup>٥٠) كتاب الجواهر السية لعدالصمد زين الدين ص٥٦.

<sup>(</sup>٥١) الموسوعة الإسلامية مادة البدوى. ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>٥٢) بحث المطرق الصوفية للدكتور أبو الوفا التقتازاني.

<sup>\*</sup> سورة النجم : آية ٤٢.

<sup>\*\*</sup> سورة آل عمران: الآيتان ١٦٢ - ١٦٣.

## البدوي.. تراثه وآثاره:

لم يترك السيد البدوى مؤلفات، أو كتبا مدونة، فلم يذكر المناوى شيئا من شعر البدوى، ولكنه قال: ينسب إليه شعر، وهو على كثرته ملحون، وقد نسب إليه عبد الصمد زين الدين أسعاراً عديدة بكتابه الجواهر، قال عنها: إنها منسوبة بعضها إليه بلسان الحال والآخر بلسان المقال، «ولأن معظمها من السعر الضعيف الذى لا نستطيع أن ننسبه إلى حال، أو مقال، فإننا نشك في نسبتها لسيدى أحمد البدوى..

ويتمثل ترائه الأدبى فى وصاياه لتلميذه عبد العال، وهى وصايا عامة من أستاذ لتلميذه، وتنسب إليه أيضا صلاتان وحزبان (٥٣) حقيقة أنه لم يكن لسيدى أحمد البدوى تراث فكرى كبير، ولكن أجمل أثر تركه هو الهداية، فهد أخذ السيد البدوى العهد على مريدين كثيرين هداهم إلى طريق النور، وبايعوه على التوبة والعمل الصالح، والعمل بكتاب الله وسنة رسوله، وهذا أعظم أثر تركه شيخ فى نفوس مريديه.

## طنطا.. ومولد سيد أحمد البدوى:

يعتبر مولد سيدى أحمد البدوى أكبر موالد مصر قاطبة (٤٥)، ولقد زاد فى شهرة طنطا مقام سيدى أحمد البدوى بها حيث سيد هناك أكبر مساجدها الذى يقول عنه على باشا مبارك فى خططه: «إنه لا يفوقه فى التنظيم وحسن الوضع والعمارة من المساجد إلا قليل»(٥٥).

ولعد كان لمقام سيدى البدوى تأنير شديد جدًّا في ربط الأقاليم المصرية بعضها ببعض: فقد كان كثير من أهل الصعيد لا يرون القاهرة ولا يعرفون شيئا عن مصر الشمالية إلا بمناسبة مولد السيد البدوى (٥٦).

ولقد ترتب على وجود مقام سيدى أحمد البدوى بطنطا إقامة صندوق النذور بمسجده، وحصيلة هذا الصندوق يأخذ بعضها خلفاء طريقته، والبعض الآخر يصرف على توسعة وإصلاح المسجد ثم ترتب على ذلك أيضا تلك الأوقاف الضخمة التى أوقفت باسم السيد أحمد البدوى.

### فروع الطريقة البدوية:

بعد وفاة سيدى أحمد البدوى، وانتشار تلاميذه في كل مكان، تفرعت الطريقة البدوية إلى ست عشرة طريقة. وهي:

<sup>(</sup>٥٣) انظر صلوات سيدى أحمد البدوى وحزبه الصغير والكبير بملحق النصوص.

<sup>(</sup>٥٤) اعتاد المصريون على الاحتفال بولده الكبير في ليلة آخر أربعاء من شهر ذى الحجة من كل عام.

<sup>(</sup>٥٥) الخطط الجديدة لـ على ماشا مبارك الجرء ١٣ ص ٤٦.

<sup>(</sup>٥٦) التصوف. للمرحوم الدكتور ركى مبارك جـ١ هامش ص ٣٨٩.

المرازقة، الكناسية، الأنبابية، المنايفة، الحمودية، السلامية، الحلبية، الزاهدية، العسيبية، البيومية التسفانية، السناوية العربية، السطوحية، المسلمية البندارية، وهذه الفروع تسير في نهجها على طريقة البدوى، فيتلوا أهلها أحزابه وصلواته ويتدارسون تعاليمه ووصاياه.

الطريقة البدوية وكيفية المتابعة عليها:

تقوم الطريقة البدوية على لبس الخرقة، من شيخ عن شيخ، والعهد بها والمبايعة، والخرقة البدوية خرقة حمراء.

قال البدوى يوصى تلميذه الكبير عبدالعال: (يا عبد العال اعلم أنى اخترت هذه الراية الحمراء لنفسى فى حياتى وبعد مماتى، وهى علامة لمن يمسى على طريقتنا من بعدى، قال: فقلت له يا سيدى فها سروط حملها، قال: من شروطه أن لا يكذب ولا يأتى بفاحسة، وأن يكون غاض البصر، عن محارم الله تعالى طاهر الذيل، عفوف النفس، خائفاً من الله تعالى عاملًا، بكتاب الله تعالى ملازماً للذكر دائم الفكر (٥٧).

ويقول ابن عبد الصمد: (اقتدى أحمد البدوي بجده رسول الله ﷺ في لبس الحلة الحمراء، روى عن جابر بن عبدالله أن رسول الله ﷺ كان له حلة حمراء يلبسها في الأعياد والجمع(٥٨). ذكر صاحب النفحات الأحمدية وصاحب الجواهر السنية(٥٩)، أن الشيخ يونس بن أزبك الصوفي ذكر كيفية المبايعة على الطريقة البدوية فقال: اعلم أن المبايعة بالقدوة، ومعناها الإرادة والتسليم من المريد، أما المراد هنا فهو الله سبحانه وتعالى، وتكون المبايعة على طاعته وُمحبته لا على شيء من أمور الدنيا مطلقاً، فإذا اختار المريد، فحينئذ يجب على الشيخ الواصل الموصل للمريدين أن يسأل عن حال المريد، ثم يقول له: ما مرادك يا أخي فإذا قال له جئت إليك يا أستاذي لتعهد إلى بالقدوة، وتسلكني بتسليك العارفين فيقول له الشيخ: أنت اخترتني من دون الناس، لأكون دليلك على الخير، فأنا لا آمرك إلا بالمعروف ولا أنهاك إلا عن المنكر، وسأكون لك بعون الله تعالى عوناً على المعرفة والعلم الشريف النافع، لعل الله سبحانه وتعالى أن يعلمنا وإياك علماً نافعاً، وأن يجعل لنا من فضله قلباً خاشعاً، ونوراً فيه ساطعاً، وأن يرزقنا من بحر كرمه رزقاً واسعاً، وأن يفتح علينا فتحاً ربانيًّا، وإلهاماً صمدانيًا، وأن يحفظنا من إبليس وجنوده وأعوانه النفس والهوى والغرور والباطل، وأن يشفينا من كل داء لكي نخدمه ونوحده على الدوام، متوسلين إليه بجاه حبيبه سيدنا محمد ﷺ، صاحب الجاه العظيم ثم يقول: وأنت يا ولدى اخترت لنفسك الدخول في رقعة سيدى أحمد البدوى رضى الله عنه، وأن يكون شيخنا شيخ الشيوخ أنس بن مالك صاحب رسول الله ﷺ رضى الله تعالى عنه، (وكلهم من رسول الله ملتمس)، ورضيت بأن يكون لى سميعاً مطيعاً محبًّا لى ولإخوانك، فإذا أجاب المريد عن هذا

<sup>(</sup>٥٧) الجواهر السنية لابن عبدالصمد زين الدين ص ١٤٦ والخطط التونيقية لعلى باشا مبارك جـ ١٣ ص ٤٩ . . (٥٨) الجواهر السنية لابن عبدالصمد زين الدين ص ٣٨.

<sup>(</sup>٥٩) اعتمدنا في كتابة كيفية المبايعة على الطريقة الأحمدية على كتاب النفحات الاحمدية للمشهدى من ص ١٦٧: ١٧١ وكتاب الجواهر السنية لعبد الصمد زين الدين من ص ٦٠: ٦٤.

كله وقال: نعم يا أستاذى وعمدتى وملاذى، قال الشيخ حينئذ قبلتك، قبلتك يا أخى في الله تعالى من الأحباء، ثم يأمره الشيخ بالوضوء، وأن يصلى أولا ركعتين بنية التوبة لله عن جميع الذنوب، والخطايا سهواً أو عمداً، خفية وجهراً لخبر: «التائب من الذنب كمن لا ذنب له» ثم بعد السلام يأمره الشيخ بأن يقول بنية خالصة لمولاه المطلع على ظاهره وخافيه، تبت إلى الله توبة نصوحاً، وندمت على ما فعلت، وعزمت على أن لا أعود لمثلها أبدا، وأشهد الله وجميع خلقه على ذلك، وأسأل الله الكريم بجاه سيدنا محمد على أن لا أعود لمثلها أبدا، وأشهد الله وجميع حلقه على ذلك، وأسأل الله الكريم الشيخ: قل (١٠): الله معى، الله ناظر إلى الله شاهد على (أى في جميع حركاتى وسكناتى كلها، ثم يقول للمريد: إنك يا ولدى ما دمت تلاحظ تفسير هذه الكلمات، على الدوام ملازمة اذكرها كل يوم عقب كل صلاة فرض أو نفل عشر مرات يصحح الله توبتك وتكون من التائبين المخلصين، ويرى الشيخ أن كل صلاة فرض أو نفل عشر مرات يصحح الله توبتك وتكون من التائبين المخلصين، ويرى الشيخ أن الله سبحانه وتعالى هو التواب على عباده في الحقيقة، وإنما هو واسطة بين عبده فقط، فإن الله سبحانه وتعالى جعل لكل شيء سببا، سبحانه مسبب الأسباب، ومجرى السحاب، وجعل الشيخ سبباً ظاهراً لأجل تسليك – أى توصيل – المريد إلى معرفة طريق القوم الموصل إلى محبة الله وملائكته وكتبه ورسله وإخوانه في الله أبعين.

ويستحب للمريد من طلبة العلم النافع، أن يصلى لله سبحانه وتعالى، قبل الوصول بالعهد صلاة التوبة المذكورة في المطولات، وصفتها أن يقوم المريد مبتغيًا الوضوء الظاهر والباطن، وهو أن يقول عند غسل الوجه: أستغفر الله العظيم الذى لا إله إلّا هو الحى القيوم وأتوب إليه، وأسأله التوبة والمغفرة والنجاة من النار، توبة عبد ظالم لنفسه معترف بذنبه لا يملك لنفسه ضرا ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا (ثلاث مرات)، وبعد ختم الوضوء ودعواته المذكورة بكتب الفقه، يقرأ آية الكرسى مرة، وإنا أنزلناه في ليلة القدر (ثلاثا)، ثم يقول: أستغفر الله العظيم ألفا في آلاف في آلاف، وأسألك اللهم ألطافا في ألطاف في ألطاف، اللهم بالبيت، والمحراب، وقبر نبيك سيدنا محمد على النبى تلطف بي فيها سطرته عَلى في أم الكتاب، يا كريم، يا تواب، يا مجيب، يا وهاب، نم يصلى على النبى المطف بي فيها سطرته من الصيغ عشر مرات، فهذا وضوء الخواص، فاختر لنفسك ما يحلو.

وأما صفة صلاة التوبة فهى أن يقوم مستقبلًا للقبلة فيقول: أصلى لله تعالى خالصًا مخلصًا ركعتين صلاة التوبة. الله أكبر.

نم يقول: سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك وتعالى جدك، ولا إله غيرك، أسهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم، ويقرأ الفاتحة، وسورة إذا جاء نصر الله والفتح. وفي الثانية الصمدية ثم بعد السلام منها، يقول: أستغفر الله العظيم لى ولوالدى ولأصحاب الحقوق على، وللمؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، الأحياء منهم والأموات، إنك سميع قريب مجيب الدعوات، يقول ذلك سبعًا وعشرين مرة متوالية، ثم يقول دعاء التوبة ئلاث

<sup>(</sup>٦٠) وبعس الصيغة علمها محمد بن سوار (خال سهل التسترى للتسترى وهو طفل).

مرات، وهو هذا: اللهم صل على سيدنا محمد صلاة موصولة بالمزيد، وعلى آله وصحبه وسلم، اللهم تب علينا قبل مرض موتنا توبة ترضيك، وترضى بها عنا يارب العالمين، اللهم وفقنا لما يرضيك يا كريم، رب اغفر وارحم، وتب واعف ، وتجاوز عها تعلم، إنك سبحانك تعلم ما لا نعلم، إنك علام الغيوب، وأنت الأعز الأكرم برحمتك يا أرحم الراحمين، يا مجيب السائلين يا قابل التائبين، وصلى الله على سيدنا محمد النبى الأمى وعلى آله وصحبه تسليمًا كتيرًا والحمد لله رب العالمين.

ثم يقوم المريد من مكانه الذى صلى فيه، ويدخل مع إخوانه حلقه الدكر لأجل تصفية قلبه للطريق الموصل لمحبة خالقه وأحبايه.

وبعد الانتهاء يجلس بين يدى شيخه، ويكون الشيخ مستقبل القبلة بالخضوع والخشوع والوقار، فإنه أمر عظيم، ثم يستغفر الله سبحانه وتعالى بهذا الاستغفار (أستغفر الله العظيم) الذى لا إله إلا هو الحي القيوم، وأتوب إليه، يقول ذلك ثلاث مرات، ثم يقول: وأسأله التوبة والمغفرة والنجاة من كل ذنب أذنبته عمدا أو خطأ، سرا أو علانية، وأتوب إليه من الذنب الذى أعلم به، والذى لا أعلم به، إنه هو علام الغيوب، وأسأله الجنة والنجاة من النار، اللهم إنى أسألك يا غفور يا عفو عن المذنبين، أن تغفر لنا ولجميع المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات، برحمتك يا أرحم الراحمين، يارب العالمين، ويقرأ فاتحة الكتاب ثلاث مرات، ويقول بين كل قراءة – شيء لله بعد البسملة والاستعاذة – يا سيدى وشيخى في الله، يا سلطان الأولياء، يا سيدى أحمد يا بدوى، مدد لله يا ساداتنا، يا أشياخنا، في القدوة، شيء لله يارسول الله، شيء لله يا سيدى يا رسول الله، شيء لله سيدى يا رسول الله، المقصود الله.

ثلم بعد ذلك يضع المريد يده في يد الشيخ، ويجعل إبهامه اليمني على إبهام الشيخ اليمني، ثم يقول الشيخ للمريد: اسمع ما قال الله تعالى في العهد فإنه سبحانه وتعالى قال: ﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجرا عظيها ﴾(١٦). ﴿لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحا قريبا ﴾(١٦).

ثم يقول الشيخ: اسمع يا أخى هذا عهد الله بينى وبينك على الكتاب والسنة، ونحن إخوان فى الله تعالى، وفى رقعة قطب الزمان أبى العباس السيد أحمد البدوى رضى الله عنه، وقدوتنا شيخ الشيوخ أنس بن مالك رضى الله عنه، خادم رسول الله على، الناجى يأخذ بيد أخيه فى يوم القيامة، ونحن إن شاء الله تعالى من الآملين فى رحمة الله سبحانه وتعالى.

وبعد هذا يقول الشيخ في سره: اللهم خذ منه، وتقبل منه، واقتح عليه أبواب /كل الخير، كما فتحتها على أنبيائك وأوليائك، واجعلني وإياه من المقبولين الفائزين من أحبابك، وأحباب حبيبك سيدنا محمد

<sup>(</sup>٦١) آية ١٠ – سورة الفتح.

<sup>(</sup>٦٢) آية ١٨ -- سورة الفتح.

ﷺ، وعلى آله وصحبه وأهل بيته أجمعين وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

نم بعد ذلك يقوم المريد، ويدعو الله سبحانه وتعالى في سره والشيخ وجميع الإخوان يؤمنون على دعواته، ويختم دعاءه بقوله جهرًا – إما هو إن كان يحفظه – أو يقول الشيخ نفسه، والحاضرون يؤمنون، وهو هذا: (يا مولانا يا مجيب أجب من يرجوك لا يخيب، توسلنا إليك بجاه سيدنا محمد الحبيب، أن تقضى حوائجنا قريب، هذا وقت الحاجات يا حاضر لا يغيب). ثم يقول الشيخ فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة \*\*، ثم يقرأ الشيخ والحاضرون الفاتحة السريفة، ويهبون ثوابها لأهل العهود، ثم الفاتحة إلى شيخنا في الدنيا والآخرة السيد أحمد البدوى رضى الله عنه، مم الفاتحة إلى أرواح الأشياخ في الطريق عموما، وأرواح أموات المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمان أجمعين.

وهذه مفاتيح أوراد سيدى أحمد البدوى رضى الله عنه، لكل يوم من أيام الأسبوع، كما أوصى ولده وخليفته سيدى عبد العال، فقال: له يا ولدى أوصيك بتقوى الله فى السر والعلانية، وعليك بملازمة السنة والجماعة فى كل وقت.

وبعد السلام من كل فرض، تقرأ آية الكرسى مرة، وسبحان الله ثلانا وثلاثين مرة والحمد لله كذلك، والله أكبر كذلك أيضا، ولا إله إلا الله محمد رسول الله مرة واحدة، والاستغفار مائة مرة، والصلاة على النبى على مائة مرة، وتذكر الله ثلنمائة مرة، إن قدرت على تلاوة ذلك عقب كل فرض، كان مفتاح كل خير، وإن لم تقدر فعقب الصبح والعشاءين، وإلا كل يوم مرة، وهي المفاتيح، وكذلك مداومة قراءة الفاتحة الشريفة كل يوم مائة مرة على الدوام، وإذا تأخرت عن التلاوة يوما تعيد ما فاتك كله وقت القضاء، فإن الأوراد مطلوبة من المريد، وكذا ملازمة صوم يوم الاثنين والخميس، واعلم أن صلاة ركعتين في جوف الليل خير لك من صلاة ألف ركعة في النهار.

وأما ورد يوم الأحد: فتقول عقب المفاتيح السابقة: اللهم صل على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وسلم مائة مرة وخمسين مره، ثم يقول الحمد لله والله أكبر، من مائة إلى ما لا نهاية، كل بثوابه.

يوم الاننين: سبوح قدوس، من مائة إلى آخر جهدك.

يوم الثلاثاء؛ سبحان القادر المقتدر.

كذلك يوم الخميس: سبحان الله وبحمده «ألف مرة» وهي بعتق رقبة ركها ورد.

يوم الجمعة: الصيغة المئوية العدد السابق نم سبحان ذى العز والجبروت من مائة إلى ألف. يوم السبت: لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم مائة مرة فقط.

ka z T

<sup>\*</sup> سورة إبراهيم. آية ٢٧.

# الإمام الشاذلى والطريقة الشاذلية

أولا – حياته... رحلاته... ملامح شخصيته:

أبو الحسن السّاذلي: (٥٩٣ – ٦٥٦ هـ) – (١١٩٧ م – ١٢٥٨ م)

هو على بن عبدالله بن عبد الجبار بن تميم بن هرمز بن يوسف بن يوسع ورد بن بطال بن أحمد بن محمد بن عيسى بن محمد بن الحسن بن على بن أبي طالب.

هكذا أجمعت كتب الطبقات والسيرة على هذا النسب، وعلى صحة نسبه إلى الإمام الحسن بن على رضى الله عنه، وقد أجمعت جميع المصادر التى أرخت للشاذلى أن مولده كان سنة ٥٩٣ هـ ، بقرية «غمارة» المغربية من مدينة سبتة، ولم يخالف هذا الإجماع غير السيد أبى الحسن القاوقجى فى «البدر المنير»، و «خلاصة الزهر»، حيث قال: إن مولده كان سنة ٥٧١ هـ، ولم يذكر المصدر الذى استقى منه هذا الخبر، وليس لنا أن نخالف الإجماع لرأى فردى(١).

ولقد عاش أبى الحسن الشاذلى سنوات عمره، مثالاً للشيخ العالم الصوفى. الحق.. يقول الشيخ مكين الدين الأسمر: «مكثت أربعين سنة يشكل على في طريق القوم، فلا أجد من يتكلم عليه ويزيل أشكاله حتى ورد الشيخ أبو الحسن رضى الله عنه، فأزال كل شيء، أشكل على"(٢).

ومن مكاتبات تلميذه الكبير أبى العباس المرسى لبعض أصحابه بتونس يصف الشيخ أبا الحسن، «... وإنى صحبت رأسا من رؤوس الصديقين، وأخذت منه سواء لا يكون إلا لواحد بعد واحد، والشرح يطول، وبه أفتخر، وإليه أنتسب رضى الله عنه، وهو أبو الحسن الشاذلي»(٣).

#### رحلاته:

في نفس القرية الصغيرة «غمارة»، القريبة من مدينة «سبتة»، التي ولد فيها الشاذلي، وبها نشأ وغا، وبها أيضا تعلم القرآن والحديث على يد شيوخها، واشتاق الصبي وهو صغير إلى علوم القوم، فاتجه إلى شيخ من شيوخ الصوفية الكبار، فرحل إلى مدينة «فاس» وكان ذلك الشيخ هو الصوفي الكبير عبد الله بن أبى الحسن بن حرازم (٤)، ولبس منه خرقة التصوف، وسلك الطريق على يديه، ومن المعروف أن الشيخ عبد الله بن حرازم كان أكبر تلامذة سيدى أبي مدين التلمساني، وهنا نرى

<sup>(</sup>١) كتاب أبو الحسن الشاذلي للأستاذ على سالم عمار جـ ١ ص ١٣.

<sup>(</sup>٢، ٣) المفاخر العلية لابن عياد ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) أحد شيوخ الأندلس والمغرب المعدودين، وكان والده شيخا لأبي مدين ولبس منهم خرقة التصوف. وكان لابن حرازم مقام كبير بالمغرب، تونى ودفن بالأهواز بضواحي فاس سنة ٦٣٣ هـ

بصمات مدرسة أبى مدين، ودورها الكبير في تأسيس الطرق الصوفية، والعمل بوعي وتخطيط كاملين لإقامة هذه الطرق، فاختاروا تلاميذهم بذكاء، وبعثوهم بعد أن زودوهم بتعاليمهم، حتى أصبحوا فيها بعد شيوخ الطرق الصوفية وروادها، فقد التقى أبو مدين هذا كما قلنا سابقا – بالجيلاني بجكة.. وأتم بإرساده علومه الصوفية، وتأثر بطريقته، ويلاحظ أن أم سيدى أحمد البدوى حفيدة لأبي مدين، وأبو مدين هذا هو أستاذ ابن مشيش، وإبن مشيش هو أستاذ أبي الحسن الشاذلي، وأبو الحسن الشاذلي، وأبو الحسن الشاذلي تلميذ أبي الفتح الواسطى جد سيدى إبراهيم الدسوقي.

ومن هنا أستطيع أن أكرر ما سبق تأكيده من أن أبا مدين، وابن مشيش والواسطى، هم الرواد الحقيقيون، وهم الرجال الذين عملوا على نشر أفكارهم على أوسع نطاق بنظام دقيق للغاية فى العالم الإسلامى وخصوصا مصر التى كانت تعد فى ذلك الوقت بمثابة مركز الخلافة.

وإذا أردنا تتبع رحلات الشيخ أبى الحسن الشاذلى وجدنا أنه بعد لِبْس خرقة التصوف من أستاذه عبد الله بن حرازم تلميذ أبى مدين، رحل إلى «زويلة» ثم إلى مدينة تونس، وتلقى على علمائها علوم السريعة، وتفقه على مذهب مالك ودرس علوم الفقه والأدب.

ويقول المرحوم الدكتور جمال الدين الشيال: إنه يبدو أن الجو في تونس كان أصلح منه في المغرب الأقصى، وحرية الفكر والدراسة مكفولة هناك إلى حد ما، وفيها آنذاك كان يقيم عدد كبير من أعلام المتصوفة، من أمثال الشيخ أبي محمد المهدوى(٥)، والشيخ أبي سعيد الباجي(٢)، وقد عاصر الشاذلي أنناء تلقيد العلم في تونس، هؤلاء الأعلام، ولاشك أنه اتصل بهم ، وتتلمذ عليهم ، وأخذ منهم(٧).

وكان الجو في تونس كلها يضوع منه شذى تعاليم أبى مدين وروحانيته، والكل هناك من تلاميذه الذين يسلكون طريقته، وقد تأثر الشاذلي بهذا الجو تأثرًا شديدًا وعشق التصوف، وحياة المتصوفة منذ ذلك الحين، ومنذ تلقى الطريقة من قبل في مدينة فاس، على يد أبي عبد الله بن حرازم(٨).

وقد تجول الشاذلى فى معظم بلدان المغرب، وسافر إلى العراق، واجتمع هناك بالولى أبى الفتح الواسطى عام ٦١٨ هـ تلميذ الإمام الرفاعى الكبير، الذى أرسل الواسطى للإسكندرية لينشر بها الطريقة الرفاعية، وكان الشاذلى أكثر اتصاله بالعباد والمتصوفة، وكان أكثر تأثره فى رحلته هذه بالشيخ أبى الفتح الواسطى، وهو من أكبر تلاميذ سيدى أحمد إلرفاعى، وكانت له منزلة عظيمة عند الرفاعية، عما دعاهم إلى إرساله إلى مصر، ليعمل على نشر طريقتهم فيها، ووصل أبو الفتح إلى الإسكندرية فى سنة ٦٣٠ هـ، وأقام بها مدة، يعظ الناس ويدعوهم إلى طريقتهم، وكان يلقى دروسه فى مسجد

<sup>(</sup>٥) هو أبو محمد بن أبي بكر المهدوى من شيوخ الصوفية الكبار ولقد أشار ابن عربي إلى علمه وفضله في غير موضع من كتابه المترحات الملكية. وتوفى المهدوى بتونس سنة ٦٢١ هـ ولما علم أبو يوسف خليفة الموحدين بوفاته تأسف له

<sup>(</sup>٦) هو خلف بن يحيى التميمي من أهل باجة بتونس اشتهر باسم أبي سعيد الباجي وهو أشهر متصوفة عصره. سلك طريق القوم على يد أبي مدين. توني سنة ٦٢٨ هـ.

<sup>(</sup>٧، ٨) أعلام الإسكندرية للمرحوم الأستاذ الدكتور الشيال ص ١٦٥.

العطارين، وقد قامت بينه وببن علماء الإسكندرية وفقهائها مساجلات وخصومات علمية كئيرة وتوفى بالإسكندرية .في سنة ٦٣٢ هـ، ومازال ضريحه موجودا بالقرب من ضريح أبي الدرداء<sup>(٩)</sup>.

يفول النساذلى «دخلت العراق، ولقيت جملة من المشايخ، فلم أر أحسن من النسيخ أبى الفتح الواسطى» (١٠) ومن هنا نؤكد مرة أخرى أنر الواسطى الكبير في حركة الطرق الصوفية، فهو التلميذ النجيب لشيخ الطريقة الرفاعية وهو كها ذكرنا أستاذ الشاذلي صاحب الطريقة الشاذلية الكبيرة، ثم هو جد الإمام إبراهيم الدسوقى شيخ الطريقة البرهامية..

ومن هذا كله نرى أن الواسطى لم يسهم فى إرساء تأسيس حركة الطرق الصوفيه فى مصر فقط، بل كان وراء نجاحها الكبير فى القرن السابع الهجرى أيضا، ولعله فى مقدورنا الآن أن ندلل على هذا أن الطرق الصوفية فى مصر معظمها إن لم يكن كلها، ذات أصل مغربي، أو عراقي وليس هناك تصوف محلى ذو قيمة تذكر حتى الدسوقي، الذي ولد وعاش فى مصر كان حفيدا لأبي الفتح الواسطى العراقي (١١).

وكان للقاء الواسطى بأبى الحسن الشاذلى أثر كبير في مجرى حياة الشيخ الشاذلى، فحين ذهب للعراق، واجتمع به عام ٦١٨ هـ بلغه أنه جاء للعراق يطلب القطب، فقال له أبو الفتح الواسطى أتتطلب القطب بالعراف والقطب ببلادك؟ فرجع للمغرب، واجتمع بالقطب الجليل أستاذه الروحى الكبير أبى محمد عبد السلام بن مشيش، وكانت مقابلته الأولى لأستاذه ابن مشيش في رأس جبل حيث كان يرابط متعبدًا زاهدًا خاشعًا، قال الشاذلى: «لما قدمت عليه وهو ساكن برباطه برأس جبل اغتسلت، وذكرت نسبى إلى رسول الله على شال: يا على طلعت إلينا فقيرا من علمك أخذت منا علمى الدنيا والآخرة، فأخذنى الدهش، وأقمت عنده أيامًا إلى أن فتح الله على بصيرتى، ورأيت له خوارق عادات وكرامات (١٢).

وبعد أن صحبه مدة قال ابن مشيش للشاذلى: «يا على: ارتحل إلى أفريقيا واسكن بها بلدا تسمى / شاذلة فإن الله تعالى يسميك الشاذلى، وبعد ذلك تنتقل إلى بلاد تونس، ويؤتى عليك من قبل السلطة، وبعد ذلك تنتقل إلى بلاد المشرق وترث فيها القطبانية قال: فقلت له يا سيدى أوصنى فقال لى: الله الله، والناس تنزه لسانك عن ذكرهم، وقلبك عن التماثيل من قبلهم، وعليك بحفظ الجوارح وأداء الفرائض، وقد تمت ولاية الله عليك ولا تذكرهم إلا بواجب حق الله عليك وقد تم ورعك» (١٣).

وصدع الشاذلي لأمر أستاذه وارنحل إلى «شاذلة»، وهي قرية من تونس وهناك فابل الشيخ التقي

<sup>(</sup>٩، ١٠) كتاب أعلام الإسكندرية للدكتوز الشيال ص ١٦٦.

<sup>(</sup>١١) هدا لا يعنى أنه كان للطرق الصوفية أهداف سياسية وراء التصوف، والدى يمكننا قوله: هو أنه من الصحيح أن أصحاب الطرق علويون نسبًا، لكن الحقيقة أن سلوك أصحاب الطرق الصوفية – كما وحدنا وكما سنرى – كان مثالًا للتصوف الإسلامى العملى الخلقي بحيث يكون من الظلم أن نتجنى على هؤلاء القوم ونقول بلا رؤية موضوعية أن أصحاب الطريق لهم أهداف سياسية وراء دعوتهم.

<sup>(</sup>١٢) المواهب السنية في المآثر الشاذلية للاخيمي ص ١٥.

<sup>(</sup>١٣) المرجع السابق ص ١٦.

الصالح سيدى أبي محمد عبد الله بن سلامة الحبيبى الذى كان يرتقب لقاء الشاذلى من مدة، ويقول الشيخ الحبيبى كنت أحضر مجلس سيدنا الشيخ العارف أبي حفص الجاسوس، فأخذت بيده يوما أطلب منه أن يقبلنى تلميذا له وقلت له: يا سيدى إنى اتخذتك شيخى، فقال لى يابنى لترقب أستاذك حتى يصل من المغرب، وهو شريف حَسني من كبار الأولياء، وهو أستّاذك وإليه تنتسب، فكنت أرتقب كل من يأتى من الفقراء المغاربة وأصحابه، إلى أن من الله على بلقاء الشيخ أبى الحسن فاتخذته شيخى وصحبته (١٤). وعلى نهج استاذه ابن مشيش لجأ الشاذلى إلى الجبل.

وفى غارَ بجبل «زغوان» المطل على شاذلة سكن أبو الحسن الجبل وصحبه فى معظم الأوقات تلميذه الحبيبي.

وظل الشاذلى فى مغارته متعبدًا واصلاً الليل بالنهار فى عبادة ربه والتقرب إليه بالنوافل والصيام. وطالت إقامة الشاذلى «بشاذلة»، وعرف هناك وذاع صيته، وبدأت نبوءة أستاذه ابن مشيش تتحقق، فعرف منذ ذلك الحين بالشاذلى، وبدأ الناس يقصدونه، ثم إنه خرج عن رباطه فاتخذ له دارًا (بمسجد البلاد) بمدينة تونس وأصبح ينتقل بينها وبين زاوية بجبل زغوان.

وأصبحت دروس الشيخ الشاذلى ومواعظه وتعاليمه بالمسجد من الأمور التي يحرص على الذهاب إليها مئات المريدين... فبدأت حلقة الشيخ تتسع يوما بعد يوم، ويزداد صيته في طول البلاد وعرضها، فكان إذا جلس للدرس التف حوله الأتباع المتكاثرون، وإذا سار مشى في ركبه عشرات وعشرات.

وهذا الإِقبال المتزايد من أهل تونس حول الشيخ الشاذلي، عرضه لأحقاد ودسائس قاضي الجماعة عدينة تونس (أبي القاسم بن البراء) فبدأ يكيد للشاذلي لدى سلطان تونس (أبي زكريا الحفصي) واتهمه بأنه جاسوس فاطمى، جاء يتآمر عليه فهو حسني علوي.

والحق أن أبا القاسم بن البراء قاضى الجماعة بتونس كان ذكيا في ادعائه.. فقد كانت تونس قبل ذلك فاطمية، وابن البراء لا يرى خلافا في كلمة القطب إلا أنها ستار يخفى وراءه معنى الإمام الفاطمى، أو المهدى: لكن ابن البراء لم يكن على حق... فالشاذلي كان يقد رويجترم الخلفاء الراشدين الأربعة، ويعتبر أنه لا فرق بين أبي بكر أو عمر أو عثمان أو على، فقد كان الشاذلي يجيب من يسأله عن شيخه بقوله: أما فيها مضى فعبد السلام بن مشيش، وأما الآن فأنا أستقى من عشرة أبحر: خمسة آدمية، وخمسة سماوية، فالخمسة الآدمية: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى والنبي

ويحدثنا صاحب (درة الأسرار) وصاحب (المفاخر العلية)(١٥)، عن حسد ابن البراء ومحاولاته الوقيعة بين الشاذلي، وبين سلطان تونس فيقول: إن ابن البراء أبلغ السلطان أن هاهنا رجلا من أهل شاذلة سراقي الحمير يدعى الشرف، ويدعى أنه الفاطمي، ويشوش عليك في بلادك، واتهمه بالزندقة...

<sup>(</sup>١٤) درة الأسرار لابن الصباغ ص ١٠.

<sup>(</sup>١٥) كتاب «درة الأسرار» لابن الصباغ من ص ١٠ إلى ص ١٣ بتصرف يسير وكتاب «المفاخر العلية» ص ٢١٠ بتصرف يسير.

فأمر السلطان بأن يعقد مجلس يحضره الشاذلى والعلماء والفقهاء ويناقسون أبا الحسن، وعقد المجلس وسألوه عن نسبه مرارا والشيخ يجيب...، وتحدثوا معه في علوم الدين والفقه فوجدوه عالما فقيها أذهل الجميع بحسن إجاباته، فقال لهم السلطان دعوه عنكم هذا رجل من أكابر الأولياء، فقال له ابن البراء والله إن تركته ليدخلن عليك أهل تونس، ويخرجنك من أظهرهم، فإنهم مجتمعون على بابك، ولكن السلطان الذي تأكد من علم وتقى الشيخ الشاذلي، لم يهتم بقول قاضى الجماعة، وأمر الفقراء أن ينصرفوا، ولبث مع الشيخ وقتًا طيبًا إلى أن حضر أخو السلطان أبو عبد الله اللحياني، وكان كثير الاعتقاد في الشيخ، فخرج مع الشاذلي إلى داره وصحبه وأكرمه.

وأحس أبو الحسن الشاذلى بغيرة وحقد قاضى القضاه نحوه، فعزم على أن يترك تونس، فلما علم السلطان قال: أى شيء يسمع به عن إقليمنا؟ إنه أتاه ولى من أولياء الله فضاق عليه حتى خرج فارا بنفسه، فقال الشيخ الشاذلى. ما خرجت إلا بنية الحج، وإذا قضى الله حاجتى أعود إلى تونس إن شاء الله تعالى فسمح له السلطان بالخروج.

ولكن ابن البراء الذى لا يزال قلبه مملوءًا بالغيرة كاد للساذلي مكيدة أخرى خارج تونس، فأعد رسالة سريعة إلى سلطان مصر الملك الكامل محمد الأيوبي..، ووصل رسول ابن البراء للملك قبل وصول الشاذلي لمصر في طريقه إلى الحج، وفي هذه الرسالة يقول قاضي الجماعة بتونس: (إن هذا الواصل إليكم) يقصد الشاذلي (شوش علينا بلادنا وكذلك يفعل ببلادكم).

ولم يكد الشاذلى يصل الإسكندرية حتى قبض عليه، وأرسل فى حراسة مشددة للقلعة، وهناك عقد له مجلس من القضاة والعلماء وفقهاء الدين، واكتشفوا علمه وورعه وصدق إيانه.. وأحس السلطان بأنها مكيدة من ابن البراء، فاعتذر للشاذلى وأكرم وفادته، وذهب أبو الحسن لحج بيت الله تعالى الحرام ثم عاد إلى تونس وفاء لوعده لدى السلطان التونسي، وهناك فى هذه المرة التقى بتلميذه الكبير أبى العباس المرسى) ومكث هناك حوالى عامين عمل خلالهما على تصفية أموره بتونس، وأعد رحيله إلى الشرق فى سنة ٢٤٢ هـ، حيث سافر إلى الإسكندرية ليقيم بها، وصحب معه أخلص تلاميذه أبا ألعباس المرسى(١٦) الذى تعرف عليه حوالى عام ١٤٠ هـ بتونس، وكذا صحب معه إلى الإسكندرية خادمه الأمين أبا العزايم ماضى بن سلطان، والحاج محمد القرطبي، وأبا عبد الله البجائي وأبا الحسن البجائي، والحزاز وعددًا كبيرًامن أتباعه الذين أخذوا فى التزايد كلما مر بمدينة من المدن فى طريقهم إلى الإسكندرية، ولما وصل الشيخ وأتباعه الإسكندرية اتخذ له دارًا بالقرب من (كوم الدكة) ببرج من أبراج السور. حبسه السلطان عليه وعلى ذريته، فى أسفله مرابط للبهائم، وفى الوسطى منه مساكن للفقراء، وجامع كبير وفى أعلاه مسكن.

وبدأ الساذلي يلقى دروسه ويدعو الناس إلى طريقته في مسجد العطارين، كيا كان يعقد كل ليلة في داره مجلسا يأتي الناس إليه من البلد يسمعون كلامه..

<sup>(</sup>١٦) ولد أبو العباس المرسى عرسية سنة ٦١٦ هـ. وتوفى بالإسكندرية سنة ٦٨٥ هـ.

ص. ويقول أبو الحسن الشاذلي رضى الله عنه: إنه انتقل إلى الإسكندرية بناء على رؤيا رآها.. وفيها يأمره النبي على أن ينتقل إلى الديار المصرية. •

وهنا نجد تشابهًا واضحًا بين رؤيا الشاذلي وسيدى أحمد البدوى، ونلاحظ أن مشايخ الطرق الصوفية يقولون: إنهم لا يتحركون من مكان إلى مكان إلا بإلهام أو رؤيا تأمرهم بالرحيل إلى هذا المكان أو غيره من الأمكنة على ما أشرنا من قبل.

المهم.. أن الإمام الشاذلي انتقل للديار المصرية، وأسس بها طريقته الكبيرة التي انتشرت بها انتشارًا سريعًا.

يقول الأستاذ السندوبى: وما مثل مجىء الشاذلى إلى الديار المصرية من المغرب إلا كمثل مجىء السيد جمال الدين الأفغاني لها من المشرق، كلاهما أحيا نفوسًا بمعارفه، وبعث همها بمواقفه، وأنار عقولا، وملأ صدورا، وحرك قلوبا، ذلك باللطائف العلية والمعارف اللدنية، وهذا بالشرائع القدسية والعلوم الكونية، وكلاهما ترك تلاميذ ومريدين حملوا لواءه، وأذاعوا فضله، وأعلنوا نداءه، وترسموا منهج إصلاحه، وساروا في ضوء مصباحه، وكلاهما تركزت معارفه في واحد من أصحابه بذ أقرانه، وفأق إخوانه، فكان أبو العباس المرسى للشاذلى كمحمد عبده للأفغاني، كما كان ابن عطاء الله السكندرى(٢٠٠) في إذاعة فضلهما ومبادئها (بالنسبة للمرسى والشاذلى) كالسيد رشيد رضا بالنسبة للحمد عبده والأفغاني (٢٨).

وظل السّاذلي بمصر قرابة أربعة عشر عاما من عام ٦٤٢ هـ، إلى أن توفي سنة ٦٥٦ هـ بحميثرا في صعيد مصر في صحراء «عيذاب» وهو في طريقه إلى الحج.

ويهذا المكان حميثرا قبره(١٩).

وبموت الشاذلى، خلفه فى طريقته تلميذه الكبير وأقرب الناس إلى قلبه أبو العباس المرسى ١٦٦٦ هـ – ٦٨٥) تلميذه وصاحبه وزوج ابنة الشاذلى، وقد أوصى أبو الحسن أتباعه به قبل أن عوت، فقال لهم إذا أنا مت فعليكم بأبى العباس المرسى، فإنه الخليفة من بعدى.

هذا هو الشاذلي: رحلة في طريق الله من المغرب إلى العراق إلى تونس إلى مصر.

<sup>(</sup>۱۷) ابن عطاء الله السكندرى: هو تاج الدين أبو الفضل أحمد بن محمد بن عبد الكريم بن عطاء الله الجراحي السكندري. ولد بالإسكندرية حوالي ٦٥٨ هـ وتوني بالقاهرة في جادي الآخر سنة ٧٠٩ هـ ودفن بالعرافة الصغري.

وقبره معروف بها حتى اليوم، وهو تلميد أبى العباس المرسى والذى تولى رئاسة الطريقة الشاذلية بعد وفاة المرسى، وكان ابن عطاء الله السكندري عالما فقيها له مؤلفات كثيرة أهمها «التنوير في إسقاط التدبير» و«الحكم العطائية» و «تاج العروس الحاوى لتهذيب النفوس» و «لطائف المنن» وهو أشهرها جميعاً.

<sup>.</sup> (١٨) كتاب «أبو العباس المرسى» للاستاد حسن السندوبي ص ٣١.

<sup>(</sup>١٩) حميزا، من صحراء عيداب.. وعيذاب بليدة صعيرة على شاطىء بحر حدة كان يعبر منها الركب المصرى المتجه إلى الحجار على طريق توحى في ليلة واحدة في أعلم الأوقات فيصل إلى جدة (الخطط التوفيقية لعلى باشا مبارك جـ ١٤ ص ٥٥). ملحوظة: الطبع هذا أيام كان حجاج بيت الله يسافرون على الجمال.

ونستطيع أن نلمح من خلال ما كتب عنه الخطوط العريضة لهذه الشخصية الكبيرة، التي كان لها تأثير واضح في حركة الطرق الصوفية في مصر، والتي لا تزال آثارها حتى الآن أوضح ما يكون في انضمام كثير من عامة الشعب وخاصته، إلى هذه الطريقة الكبيرة من الطرق الصوفية.

ولعل أوضح ما في شخصية الشاذلي معرفتها الحقة بالله.

يقول الشاذلي في روعة وجلال: (اعرف الله وكن كيف شئت)(٢٠).

ولهذا فقد رأينا أبا الحسن يختلف عن بعض أصحاب الطريق، حيث كان يرتدي أحسن الثياب وأجلها، (دخل عليه مرة فقير وعليه لباس من شعر فلما فرغ الشيخ من كلامه، دنا من الشيخ، وأمسك بلبسه وقال: يا سيدى، ما عبد الله بمثل هذا اللباس الذى عليك، فأمسك الشيخ ملبسه فوجده فيه خشونة فقال: ولا عبد الله بمثل هذا اللباس الذى عليك، لباسى يقول: أنا غنى عنكم فلا تعطوني.، ولباسك يقول: أنا فقير فأعطوني(٢١).

ودخل أبو العباس المرسى يوما على الشاذلي، وفي نفسه أن يأكل الخشن وأن يلبس الخشن، فقال له الشيخ: يا أبا العباس (اعرف الله وكن كيف شئت).

ويقول أبو الحسن: يابنى: برد الماء، فإنك إذا شربت الماء الساخن فقلت الحمد لله تقولها بكزازة، وإذا شربت الماء البارد، فقلت الحمد لله استجاب كل عضو فيك بالحمد لله (٢٢) الحق أن مثل هذه الأمثلة تعكس مزاجين مختلفين في التصوف.

- (أ) العزيمة والتضييق والتشدد.
- (ب) السهولة والرخص والانيساط.
- من الفريق الأول: التسترى والسرى السقطي.
- ومن الفريق الثانى: الجنيد والجيلى عبد القادر والشاذلي.

وقد وردت مثل هذه القصة مع خلاف في الحكم في الرسالة القشيرية واللمع.

ويقول فضيلة الدكتور عبد الحليم محمود إن النظرية الشاذلية في الغنى والفقر تفضل الغنى الشاكر على الفقير الصابر، وتعلل ذلك بأن الصبر فضيلة في الدنيا فقط، أما الشكر فإنه فضيلة في الدنيا والآخرة (٢٣).

ويؤكد هذا المعنى أبو الحسن الشاذلي حين يقول: ليس هذا الطريق بالرهبانية ولا بأكل الشعير والنخالة، ولا بقبقة الصناعة، وإنما هو بالصبر على الأوامر، واليقين في الهداية(٢٤).

<sup>(</sup>۲۰) لطائف المنن لاين عطاء الله السكندري ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢١) لطائف المنن لاس عطاء الله السكندري ص ١٦٤، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>۲۲) لطائف المنن لابن عطاء الله السكندري ص ١٦٤، ص ١٤٥٠-

<sup>(</sup>٢٣) كتاب أبو الحسن الشاذلي للمغفور له الإمام عبد الحليم محمود ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢٤) لطائف المنن لابن عطاء الله السكندري ص ١٦٤.

ويقول تعالى فى كتابه العزيز: ﴿قُلْ مَن حَرَمَ زَيْنَةَ اللهِ التِي أَخْرِجِ لَعَبَادُهُ وَالطَّيْبَاتُ مِنَ الرزق، قل هى للذين آمنوا فى الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة، كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون الأعراف – آية ٣٢.

وكان بما يميز شخصية الشاذلى أيضا، سعيه للخير ولقضاء مصالح الناس. يقول ابن عطاء الله السكندرى: «أخبرنى بعض أصحابنا قال: استشفع طالب الشيخ أبا الحسن إلى القاضى تاج الدين ابن بنت الأعز أن يزاد على مرتبه فذهب الشيخ إليه، فأكبر القاضى تاج الدين مجيئه إليه وسأله فيم مجيئه، فقال الشيخ من أجل فلان الطالب، كى تزيده فى مرتبه عشرة دراهم.. فقال القاضى يا سيدى هذا له فى المكان الفلانى كذا، وفى المكان الفلانى كذا وكذا، فقال له الشيخ: يا تاج الدين، لا تستكثر على مؤمن عشرة دراهم تزيده إياها، فإن الله تعالى لم يقنع المؤمن بالجنة جزاء له حتى زاده النظر إلى وجهه الكريم (٢٥).

وكان رضى الله عنه لا يرد من يقصده بل يسعى لقضاء مصالحه، وإلى جانب هذا كله، فقد كان الشاذلى مكافحًا بمعنى الكلمة وبنضاله المجيد الذى يذكره له التاريخ هدم الشيخ فكرة عن الصوفية بأنهم سلبيون فى الحياة، وأن تصوفهم ضعف فها هو أبو الحسن الشاذلى وهو فى أخريات حياته، يذهب بنفسه لميدان الوغى فى معركة المنصورة يلهم جند الله، ويبث فيهم من روحه وقلبه إيمانا بالنصر.

وكان الشيخ في أخريات حياته قد كف بصره ووهن عظمه ولكن عزيمته لم تهن، فذهب إلى ميدان المعركة مع جند مصر في مواجهة جيوش الغرب الصليبية بقيادة لويس التاسع ملك فرنسا، «ذهب هناك للمنصورة مع قافلة النور تضم رجالات من أعظم الرجال في العلم والدين، العز بن غبد السلام، مجد الدين القشيرى، ومحيى الدين بن سراقة، ومجد الدين الأخيمي، والفقيه الكامل بن القاضى صدر الدين، والفقيه عبد الحكيم بن أبي الحوافر.

وكان وجود هؤلاء العلماء الأجلاء في المنصورة من عوامل رفع الروح المعنوية للمقاتلين وتقوية إيمانهم وعزمهم.

وكها كان الشاذلى مكافحًا وداعيًا لنصرة الإسلام والمسلمين.، فقد كان يدعو أتباعه إلى السعى للرزق وإلى العمل.

وكان يكره المريد المتعطل الذي يسأل الناس، وكثيرا ما حثُّ أتباعه على العمل ويقول لهم عليكم بالسبب.

يقول أبو العباس المرسى: «دخلت يوما على الشيخ أبى الحسن – رضى الله عنه – فقال لى: إن أردت أن تكون من أصحابى، فلا تسأل أحدا شيئا، وإن أتاك شيء من غير مسألة فلا تقبله، فقلت فى نفسى. كان النبى على يقبل الهدية وقال: «ما أتاك من غير مسألة فخذه فقال الشيخ إن كنب مقتديا به

<sup>(</sup>٢٥) لطائف المن: لابن عطاء الله السكندري ص ١٦٥.

فى الأخذ، فكن مقتديا به كيف يأخذ. كان ﷺ، لا يأخذ شيئا إلا ليثيب من يعطيته ويعوضه عليه فإن تطهرت نفسك وتقدمت هكذا فاقبل وإلا فلا(٢٦).

# ثانيًا - الشاذلي العالم:

كان الشاذلى رحمه الله على قدر كبير من العلم والمعرفة، وكان يحضر مجلسه بعض علماء ونجباء مصر، مثل «العز بن عبد السلام وابن دقيق العيد والحافظ المنذرى وابن الحاجب وابن الصلاح وابن عصفور»(۲۷).

وبما يدلنا على علم الشاذلي: آراؤه المختلفة في النفس، والذات، والصفات وإرشاداته القرآنية لبعض الآيات الحكيمة.

فمئلا يقول الشاذلي عن النفس: مراكز النفس أربع: مركز للشهوة في المخالفات، ومركز للشهوة في المطاعات، ومركز في الطاعات، ومركز في العجز عن أداء المفروضات تله، وفاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد (٢٨) سورة التوبة – آية ٥.

ويقول: «رأس النفس إرادتها، ويداها وعلمها وعقلها، وجلاها: تدبيرها واختيارها، فإذا أردت جهاد النفس فاحكم عليها بالعلم في كل حركة، واضربها بالخوف عن كل حظوظ، واسجنها في قبضة الله فيها كنت، واشك عجزك إلى الله كلها غفلت»(٢٩).

وقد كان الإمام الشاذلى بنفسه يختار الكتب التى يقرأها أو يدرسها ويشرحها لتلاميذه ومريديه... ومن أهم هذه الكتب، إحياء علوم الدين للإمام الغزالى، والمواقف والمخاطبات للشيخ محمد بن عبد الجبار النفرى، وقوت القلوب لأبى طالب المكى، والرسالة القشيرية للإمام القشيرى، والشفاء للقاضى عياض.

وداخل جدران مدرسة الشاذلي استطاع هذا الرجل أن يربى الرجال ويعلمهم منهجه وطريقته، ولكنه لم يضع كتبا... وعندما سئل لِمَ لَمْ تضع الكتب؟ قال: كتبى أصحابي.

وللشاذلي إشارات لطيفة لبعض آى القرآن الكريم، تعد بمثابة تفسير صوفى لهذه الآيات الشريفة. وقبل أن نستعرض هذه الإشارات الصوفية، يجدر بنا أن نشير إلى قضية تأويل القرآن لدى الصوفية.

يعتمد الصوفية في تأويلهم القرآن – أي في مذهبهم الصوفي في تفسير القرآن – على حديث ذكر

<sup>(</sup>٢٦) لطائف المنن: لابن عطاء الله السكندري ص ١٦٥.

<sup>(</sup>۲۷) شرح الربيدي على حزب البر ص ٤.

<sup>(</sup>۲۸) لطائف المن ص ۸۰.

<sup>(</sup>۲۹) درة الأسرار لابن صباغ ص ١٠٧.

ير وايات متعددة، وبألفاظ مختلفة ينسب إلى رسول الله ﷺ «ما من آية فى القرآن إلّا ولها ظاهر وباطن وحد ومطلع».

يقول الدكتور كمال جعفر: «ونرى أن اللفظين ظاهر و باطن» قرآنيان ولا يمكننا أن نعترض على الفكرة القائلة، بأن في القرآن ناحية واضخة تدرك في ضوء الاستقاق والتاريخ، كما أن به ناحية أخرى ربحا كانت أخفى وأعمق بالنسبة الأولى، لأن هذه الفكرة يمكن أن تطبق في الواقع على أى نص، «وأن التعبيرات الحديثة، مئل قولنا: قراءة «ما بين السطور» لشاهد على أن لكل نص ناحية قريبة مباشرة تدرك بلا عناء، وناحية أخرى تحتاج إلى تعب وجهد في استيعابها وفهمها، كما لا يمكننا أن ننكر أن الحقيقة الإنسانية الثانية تشير إلى عدم تساوى الناس في الفهم والإدراك»(٣٠).

ثم يذكر الدكتور جعفر ما نصد: «ويرى بعض النقاد أنه بالنسبة للتفسير الصوفى للقرآن، يجب التفريق بين نوعين هامين، هما: التفسير الذي يتخذ أسسا فلسفية عمادا له، والثانى ذلك التفسير الإشارى الذي لا يستند إلى نظريات أو مبادئ فلسفية، على أن بعض المتطرفين لا يقبلون أي تفسير صوفى للقرآن مهما دعا إلى سمو روحى أو أخلاقى، وفي ذلك ما لا يخفى من تضييق وتزمت لا مبرر له، والفريق الأول من النقاد يرون أن في القرآن ذاته ما يشهد لهذا اللون من التفسير الإشارى أو الفيض ﴿ أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ﴾ (٣١). سورة محمد - آية ٢٤.

والدكتور جعفر ثمن يرون فائدة هذا اللون من التفسير الإشارى، أو فهم القرآن، «على أن يراعى فيه اتفاقه مع الروح العامة للقرآن ومع الاستعمال اللغوى، وما أثر من تعاليمه على أن يكون لهذا الفهم دوره الفعال في التأنير والتنشيط الروحى، الذي يبعث على تنمية المشاعر النبيلة، وتحصيل مكارم الأخلاق، وبعد فهو فهم يضيف ثروة لا يستهان بها إلى تراثنا الروحى الإسلامى(٣٢).

ومن المعلوم أن رسول الله ﷺ لم يقم بتفسير القرآن، وإنما نقل عنه كلمات وإشارات صغيرة لبعض آياته الكريمة...، وقد كان سلوكه وخلقه قرآنيا، ونستطيع أن نقول من ناحية أخرى؛ إن أحاديث الرسول ﷺ تعد بمثابة ضوء وتفسير للقرآن العظيم.

يقول سهل بن عبد الله رضى الله عنه عن فهم القرآن، «لو أعطى العبد كل حرف من القرآن ألف فهم لما بلغ نهاية ما جعل الله تعالى في آية عن كتاب الله تعالى من الفهم، لأنه كلام الله تعالى، وكلامه صفته، وكما أنه ليس لله نهاية. فكذلك لا نهاية لفهم كلامه، وإنما يفهمون على مقدار ما يفتح الله تعالى على قلوب أوليائه من فهم كلامه، وكلام الله غير مخلوق فلا تبلغ إلى نهاية الفهم فيه فهوم المخلق، لأنها محدنة مخلوقة (٣٣).

وعن إشارات الصوفية يقول الدكتور عبد الحليم محمود: «وينبغي أن نلاحظ أمرين:

<sup>(</sup>٣٠، ٣٠) كتاب التصوف: طريقا ومذهبا للأستاذ الدكتور محمد كمال جعفر ص ١٥٧، ١٥٨، ص ١٦٠

<sup>(</sup>٣٢) التصوف طريقا ومذهبا ص ١٦٠، ١٦١.

<sup>(</sup>٣٣) اللمع: للطوسي ص ١٠٧.

الأول: أن هذه الإشارات لا تهدف في قليل ولا في كثير إلى أن تحل محل التفسير المألوف. الثانى: أن هذه الإشارات لا تتعارض مع التفسير المألوف... إنها إشارات وليست تفسيرًا، ومن أجل ذلك فإنه لا تعارض بين الصوفية والمفسرين»(٣٤).

والحق «أن أهم القضايا التي يصر عليها النقاد لقبول هذا الفهم، ألا يدعى الصوفى أولوية هذا الفهم بالصدق مع استبعاد المعانى الأخرى، بل لابد من المتسليم أولا بالتفسير الظاهرى أو بالمعنى الحرفى، ولا ضَيَّر بعد ذلك أن نذكر معانى أخرى تتكشف للنفس الصافية، فإن هذا ثمرة الإيمان كا يقول سعد الدين التفتازانى (٣٥).

وإذا كان علماء الظاهر يختلفون فى تفسيراتهم وفهمهم واجتهاداتهم، ويعد اختلافهم رحمة، فإن اختلاف أهل الحقائق رحمة من الله أيضا، لأن كل واحد يتكلم من حيث وقته، ويجيب من حيث حاله، ويسير من حيث وجده، فتكون فيهم لكل واحد من أهل الطاعات، وأرباب القلوب والمريدين، والمتحققين فائدة من كلامهم»(٣٦).

ورأينا أن هذه الإشارات الصوفية فيها إثراء روحى، ولون من ألوان الكشف عن الإعجاز القرآن، طالما أن الصوفى يؤمن بالتفسير الظاهرى للقرآن، ولا يرى أن إشاراته تقوم مقام التفسير الظاهرى لكتاب الله العزيز، وإننا نعتبر مثل هذه المحاولات الصوفية لتأويل القرآن الكريم مجرد إشارات لا أكثر ولا أقل، وإن كان فيها إثراء روحى مشرق المضمون ونفحة إلهية جميلة.

ولقد قام الشاذلى ببعض هذه المحاولات، فمثلا فسر آية: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى ﴾ هكذا «يقال للولى. وما تلك بيمينك أيها الولى؟ فيقول: هى دنياى أنفق منها على نفسى وأهلى وإخوانى، فيقال له: ألقها فيلقيها فيجدها حية تسعى في هلاك قابضها، فيأخذ حذره منها، فإذا حذر منها يقال له: خذها ولا تخف، فكما ألقاها أولا بإذن حال بدايته، فكذلك بإذن حال نهايته»(٣٧).

ويقول الإمام الشاذلي في تفسير آية ﴿ويسألُونُك عَن الروح قل الروح مِن أمر ربي ﴾ (٣٨)\* ومن يظن أن هذا العلم. أعنى علم الروح وغيره مما ذكره وما لم يذكر، لم يحط به الخاصة العليا أهل البدء الأعلى، فقد وقع في عظيمين. جهل أولياء الله إذ وصفهم بالقصور عن ذلك، وظن بربه أنه منعهم وكيف يجوز أن يظن على مخصوص ؟ وسرى به للتكذيب إلى القدرة والشرع بقوله عن اليهود أو عن العرب

<sup>(</sup>٣٤) كتاب «أبو العباس المرسى» للإمام الدكتور عبد الحليم محمود ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣٥) التصوف: طريقا ومذهبا للأستاذُ الدكتور كمال جعفر ص ١٦١.

<sup>(</sup>٣٦) اللمع: للطوسى ص ١٥٠

<sup>(</sup>٣٧) التصوف الإسلامي للدكتور مبارك جـ٢ ص ٣٠٥ بقلا عن اللوائح للشعراني ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣٨) كتاب أبو الحسن الشادلي للإمام الأكبر عبد الحليم محمود ص ٥٧ - ٥٩ نقلًا عن لطائف المن لابن عطاء الله السكندري.

 <sup>\*</sup> سوره الإسراء - آية ٨٥.

كما تضمن الخلاف، ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربى ﴾ فما الدليل لك منها على جعل الصديقين وأهل خاصة الله العليا، والكشف عن هذا أن السؤال يقع بأربعة أحرف: هل، وكيف، ولِمَ، ومن.

فهل يقع بها السؤال عن الشيء أموجود هو أو معدوم، وكيف يقع بها السؤال عن حال الشيء... ولم يقع بها السؤال عن العلة.، وليس في الآية شيء من هذا.

فإنك إن قلت فيها معنى هل يقتضى: هل الروح موجود أو معدوم؟ وقد عرفوا وجوده من قبل، ولولا ذلك لما قال فويسألونك عن الروح في فثبت أنهم عرفوا وجوده، فبطل هذا وليس فيها سؤال عن الحال كيف هو، ولا سؤال عن العلة لم كذا وكذا، ولو كان سؤالهم عن هذين لما قنعوا بقول الله: فقل الروح من أمر ربي ولشغبوا وتردوا إذ هذا شغلهم وعادتهم وإرادتهم. فثبت أن السؤال إنما كان عن الشيء من أين هو، بدليل الجواب والبيان الشاني بقوله: فقل الروح من أمر ربي ، إذ الرسول عالم بما سألوا عنه فأجاب عن الله بذلك. كما تقول آدم فسألك عنه، وقهم المستول السؤال فقال: آدم من تراب، فإذا رضى الجواب قنع، وليس يرجع العدو إلا لفهم عظيم من الحق العظيم الذي لا مرد له، فكيف يزعم الزاعم أنه لا يعرف ولا يجوز أن يعرف، فقد أوجب الله علينا معرفته ولا مثل له. لا يجوز أن يعرف من له المثل والنظير وهو الروح، (ويوجب معرفة من لا شبيه له ولا نظير، فنعوذ لا يجوز أن يعرف من له المثل والنظير وهو الروح، (ويوجب معرفة من لا شبيه له ولا نظير، فنعوذ الكتم. أن ترسم في الدواوين لعمى البصائر وضعفاء النجائز، ولا يليق بها الكتم لوضوحها وشدة ظهو رها.

فلا تعبأ بهم مع كثرة حجمهم، وذل للحق، واخضع له فيها هم فيه. واعرض عنهم فيها لا علم لهم به، وقد أمر الله تعالى نبينا محمدًا ﷺ بالاقتداء بإبراهيم وسائر الأنبياء عليهم السلام، وهو الفاضل الذى لا يصل إليه أحد، ويقول قد شاركتهم في النبوة والرسالة والهداية والأمور الطارئة على النفوس والأبدان والقلوب والأرواح، وإنتدبهم فيها فيه الشركة وما خصصنا به، ففينا كذلك أيضا من فهم هذا السر، وإن الله مع عامة المؤمنين ومع أوساطهم ومع الأهلين، وفارقهم فيها هو خاص للمخصوصين.

فإن تكن منهم فازدد بعلمك وعملك فقرًا إلى الله، وتواضعًا لعباده، واعطف بالرحمة على عامة المؤمنين وإن كانوا ظالمين إلا حيث أمرك الله بالغلظة عليهم مع الدعاء الصالح والدفع عنهم. «والحق أن هذه رؤيا جديدة للآية الشريفة، ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي ﴾، وهذه الآية الكريمة كانت مثار خلاف شديد بين المفسرين من مختلف النزعات، وذلك أن كثيرا من المفسرين رأوا: أن الآية إنما هي نهي عن البحث في الروح بمعنى النفس الإنسانية، لأنها من أمر الله. وعارض هؤلاء كثيرون، ويرون أن الروح في الآية الكريمة، إنما هو القرآن الكريم، بدليل سياق الآيات السابقة، واللاحقة فإنها كلها في القرآن الكريم، والقرآن يسمى روحا كها أن جبريل عليه

السلام يسمى روحا...، ولم يأخذ أبو الحسن بهذا الرأى أو ذلك، وإنما أدلى برأى نشهد بأصالته وعمقه ودقته »(٣٩).

ومن أمتلة تفسيرات الساذلي وإشاراته واستشهاده بالآيات القرآنية.

قال الشاذلى: إذا عرض لك عارض يصدك عن الله فاثبت، قال الله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا الذَّينَ آمنُوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون (٤٠). سورة الأنفال - آية ٤٥.

وقال الشاذلى: (من الشهوة الخفية للولى إرادته النصرة على من ظلمه). قال الله تعالى للمعصوم الأكبر: ﴿فَاصِبْرِ كَمَا صِبْرِ أُولُو العزم من الرسل﴾ سورة الأحقاف - آية ٣٥. أي وإن الله قد لاجه يشاء أهلاكهم(٤١).

#### الشاذلي.. ووحدة الوجود:

نلاحظ أن ابن تيمية حينها هاجم أصحاب وحدة الوجود، استشهد في هجومه عليهم بقول تلميذ الشاذلي (سيدى أبي العباس المرسي): في أصحاب وحدة الوجود وهو، (هؤلاء كفار يعتقدون أن الصنعة هي الصانع)(٤٢).

وهذا يعنى أن ابن تيمية يرى أن المدرسة الشاذلية بريئة تمامًا من القول بوحدة الوجود. ويقول الدكتور التفتازانى: كان تصوف الشاذلي والمرسى وابن عطاء الله، وهم أركان المدرسة الساذلية، مبتعدا عن تيار مدرسة ابن عربي ومذهبها في وحدة الوجود، قلم يكن واحد منهم قائلا بهذا المذهب (٤٣).

وكذلك يقول الدكتور على صافى: فلست أجد فى قول الساذلى ومأثوراته جميعا سواء منها الأذكار أو الأوراد والأحزاب. عبارة ولا جملة تدل على أنه كان يذهب مذهب الحلوليين أو الاتحاديبن أو القائلين بوحدة الوجود، اللهم إلا ما أخذه عليه ابن تيمية وذلك فى قوله - أعنى الشاذلى: اللهم أنقذنى من أوحال التوحيد (٤٤)، ومع ذلك فإن الدكتور صافى يرد على مأخذ ابن تيمية فيقول: على أن مأخذ ابن تيمية هذا على الساذلى فى الإمكان رده، بأن يقال: إن الشاذلى أراد النجاة من التوحيد المتسبب عن الأدلة العقلية والبراهين المنطقية، لأنه فى رأيه اعتقاد غير راسخ أو هو عرضة للتزعزع والارتياب، أما التوحيد الذي يصبو إليه، أو يبتغيه ويسأل الله أن يبلغه إياه، فهو تلك العقيدة النظرية المستقره فى

<sup>(</sup>٣٩) كتاب أبو الحسن الشاذلي للإمام الدكتور عبد الحليم محمود ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤٠) لطائف المنن للسكندري ص ١١٠.

<sup>(</sup>٤١) المفاخر العلية لاس عياد ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤٢) رسالة الاتحاد لابن تيمية «مجموعة الرسائل» ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤٣) ابن عطاء الله السكندري للأستاذ الدكتور التعتازاني ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤٤) الأدب الصوفي في مصر في القرن السامع الهجري للأستاذ الدكتور على صافي ص ٦٩.

أعماق النفس التي لم تكن مسببة عن نظر واستدلال، وإنا هي وليدة الإحساس القلبي، أو الفهم الوجداني، الذي يعبر عنه لدى الصوفية بالإلهام (٤٥).

وأنا أقرر بعد معاسرتى الطويلة لفكر الشاذلى، أنه رضى الله عنه، لم يكن من أصحاب وحدة الوجود أو القائلين بهذا المذهب، بل كان رضى الله عنه «لا يندفع فى تيار الشطحات العنيفة، ولا يغرم بالفلسفة العميقة، ويحرص على كل مظاهر الدين المثبت بسياج الشرع المكين، ولا يذهب للسكر الذى يذهب العقل» (٢٦).

ولعل ذلك ما دعا السيوطى لأن يقول: «ولو أن في طريق الشاذلية أدنى عوج لم يثن عليها ابن السبكي، ولا ولده تقى الدين، ولا أثمة عصره ومن قاربهم»(٤٧)

# ثالثًا - أصول الطريقة الشاذلية:

تشهد أقوال الإمام الشاذلى الكُثيرة تأكيده المستمر على ضرورة الالتزام بمتابعة السنة، فمن هذه الأقوال قوله: «إذا عارض كشفك الكتاب والسنة فتمسك بالكتاب والسنة، ودع الكشف، وقل لنفسك: إن الله تعالى قد ضمن لى العصمة في الكتاب والسنة، ولم يضمنها لى في جانب الكشف، ولا الإلهام، ولا المشاهدة إلا بعد عرضه على الكتاب والسنة» (٤٨).

وتكشف أقواله عن شدة تمسكه بالسنة حين يقول: «ارجع عن منازعة ربك تكن موحدًا، واعمل بأركان الشرع تكن سنيًّا، واجمع بينهما تكن محققًا»(٤٩) وحين يقول: «إذا لم يواظب الفقير على حضور الصلوات الخمس والجماعات فلا تعبأن به»(٥٠).

وأكثر من ذلك يقول الشاذلى: «إذا أردت أن يكون لك نصيب مما لأولياء الله تعالى، فعليك برفض الناس جملةً واحدةً إلا من يدلك على الله بإشارة صادقة وأعمال ثابتة، لا ينقضها كتاب ولا سنة »(٥١).

الحق أن الشاذلي كان عاملًا بكتاب الله وسنة رسوله على، ومن يتأمل أقواله وآراءه يجده مثالًا نادرًا للمتصوف العامل على ربط الشريعة بالحقيقة، داعيًا أتباعه أنه لا حقيقة بلا شريعة، وأن أساس الحقيقة الشريعة، وأنه إذا عارض كشفك الشريعة، فعليك بترك هذا الكشف الضال.

ولقد كان الدكتور صافى محقًا حين قال: «درست حياة الشاذلي والمرسى وغيرهما من المتصوفين المعتدلين؛ كعبد الرازق بن حسام بن رزق الله، وابراهيم بن معضاد الجعبري، فوجدت أنهم كانوا

<sup>(</sup>٤٥) المرجع السابق ص ٧٠. هذا وسنقوم بعرص آراء ابن تيمية ونقده لأحزاب الشاذلي إن شاء الله في موضعها المناسب من هذا الكتاب، ثم إن قول الشاذلي اللهم أنقذني من أوحال التوحيد من الصلاة المأثورة لابن مشيش

<sup>(</sup>٤٦) أبو لحسن الشاذلي للأستاد على سالم عمار جـ ١ ص ١٧.

<sup>(</sup>٤٧) تأييد الحقيفة العلية متشديد الطريقة الشاذلية للسيوطي ص ٦٨

<sup>(</sup>۵۸، ۶۹، ۵۰) من كتاب طبقات الشاذلية الكبرى ص ۲۰، ۲۱، ۲۲ على التوالى.

<sup>(</sup>٥١) المفاخر العلية ص ٧٤.

حميعًا على مذهب أهل السنة والجماعة من حيث الأصولِ والفروع، ومن هنا كان تصوفهم العملي والنظرى قائبًا على أساس من ظاهر السنة والكتاب»(٥٢).

وتدل أقوال الشاذلي وأفعاله: «أنه يعتنق في التوحيد مذهب الأشاعرة، فالله عنده واجب الوجود، ومتصف بالقدرة والبقاء، أزلى، أبدى، سميع بصير، متكلم عليم، أما أحزابه(٥٣)، فهي صريحة في الإقرار لله بالوحدانية والقدرة المطلقة، وأنه هو وحده المتصرف في كل شيء، فحزب البر، وحزب البحر وغيرهما من الأذكار ناطقة بذلك معربة عنه في وضوح وجلاء»(٥٤)، وبالطبع إنه لا يتصور من صوفي حق غير ذلك، والحق أن ما توصل إليه الدكتور صافي هو ما توصلت إليه بعد ذلك من معايشتي للسَّاذلي وفكره، ونلاحظ أن تلاميذ الشاذلي أخذوا بالمبادئ المثلي للتصوف، فهو لم يكن يفهم التصوف كما كان يفهمه بعض معاصريه وبعض المتدروشين حتى اليوم على أنه بطالة تامة بحجة الزهد، والتفرغ للعبادة، بل كان يفهمه على أنه صفاء تام في النفس، وتقوى خالصة لله، وحب لله تعالى وتعلق به، وارتفاع بالروح بالعمل، «وكان الشاذلي يكره من المتصوفة التظاهر بالفقر، فهو نوع من الادعاء، ولكى يضرب الأتباعه المثل والقدوة كان يحيا حياة نظيفة منعمة»(٥٥).

وقد مر بنا كيف كان يكره الإمام الشاذلي المريد المتعطل، ويدعو أتباعه للعمل والبحث عن الرزق الحلال، وذلك هو في رأينا التصوف العملي الخلقي الحق، الذي يتقيد بالسُريعة الغراء وأحكامها الرشيدة، يقول الشاذلي عن الصوفي الصحيح: «للصوفي أربع صفات، التخلق بأخلاق الله، وحسن المجاورة لأوامر الله، وترك الانتصار للنفس حياء من الله، وملازمة البساط بصدق الفناء مع الله»(٥٦).

### الشاذلي.. والكرامات:

كان للإمام السّاذلي رضى الله عنه رأى في الكرامات يقول فيه: «ما ثم، كرامة أعظم من كرامة الإيمان، ومتابعة السنة، فمن أعطيهها، وجعل يشتاق إلى غيرهما فهو عبد مغتر، كذاب، أو ذو خطأ في ا العلم بالصواب، كمن أكرم بشهود الملك فاشتاق إلى سياسة الدواب، كل كرامة لا يصحبها الرضا من الله، وعن الله، والمحبة لله، ومن الله، فصاحبها مستدرج مغرور أو ناقص هالك مثبور»(٥٧).

ويحدثنا الإمام الشاذلي عن فائدة الكرامة فيقول:

أولًا - فائدة الكرامة: تعريف اليقين من الله تعالى بالعلم والقدرة والإرادة والصفات الأزلية، مجتمع لا يفترق، وأمر لا ينعقد، كأنها صفة واحدة قائمة بذات الواحد، لا يستوى من تعرف الله إليه. ينوره، ومن تعرف إليه بعقله.

<sup>(</sup>٥٢) الأدب الصوفى للدكتور على صافى ص ٣٦.

<sup>(</sup>٥٣) أحزاب وأوراد الشاذلي بملحق النصوص

<sup>(</sup>٥٤) الأدب الصونى للدكتور التفتازاني ص ٦٧، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥٥) أعلام الإسكندرية للأستاد الدكتور جمال الدين الشيال ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٥٦) اتحاف أهل العباية الربانية ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥٧) ُنور التحقيق من صحة أعمال الطريق ص ١٣٣، ص ١٣٤.

ثانيًا – ولأجل أنها تثبت من ظهرت له، فربما وجدها أهل البدايات في بداياتهم وفقدها أهل النهايات في نهاياتهم، إذ ما عليه أهل النهايات من الرسوخ في اليقين والقوة والتمكين لا يحتاجون معه إلى تثبيت، وهكذا كان السلف رضى الله عنهم لم يحوجهم الحق سبحانه وتعالى إلى ظهور الكرامات الحسية، لما أعطاهم من المعارف الغيبية والعلوم الإشهادية.

ثالثًا – لمعرفة تفضيل الله تعالى فيمن أظهرت عليه، شاهدة له بالاستقامة مع الله سبحانه وتعالى.

قال الشاذلي أيضا: «الكرامة الحقيقية إنما هي حصول الاستقامة، والوصول إلى كمالها، ومرجعها أمران: صحة الإيمان بالله عز وجل، واتباع ما جاء به رسول الله على ظاهرا وباطنا، فالواجب على العبد ألا يحرص إلا عليهها، ولا تكون له همة إلا في الوصول إليهها، وأما الكرامة بمعنى خرق العادة، فلا عبرة بها عند المحققين، إذ قد يرزق بها من لم تكمل استقامته، وقد يرزق بها المستدرجون» (٥٨).

ومن هذا كله نلاحظ أن الإمام الشاذلي نفسه، يقدر الكرامة المعنوية ويعتبرها الكرامة الصادقة.

أما الكرامات الحسية والتى بالغ فيها أتباعه، وأضفوا عليها شيئا من القداسة كمعجزات الأنبياء، رغم أن افتراءها واضح فقد قرر الشاذلى نفسه، كها رأينا ، أن مثل هذه الأشياء لا عبرة بها عند المحققين، إذ قد يرزق بها المستدرجون ، ومع ذلك فقد ألفوا وافتروا كرامات للشاذلى ما أنزل الله بها من سلطان: منها قولهم: «قال رضى الله عنه: «الشاذلى» ليلة أخذت ميرانى من رسول الله عنه عنه: «الشاذلى» ليلة أخذت ميرانى من رسول الله عنه مكنت من خزائن الساء، فلو أن الجن-والإنس يكتبون عنى إلى يوم القيامة لكلوا وملواً»(٥١).

ونيس معنى ذلك أن كل الكرامات التى قبلت عن الشاذلى غير مقبولة، فهناك كرامات مقبولة كثيرة: منها على سبيل المثال، قول ابن عطاء الله السكندرى «قال الشيخ أبو الحسن الشاذلى: «كنت في بعض سياحاتى وقد أويت إلى مغارة بالقرب من مدينة المسلمين فمكثت فيها ثلاثة أيام، لم أذق طعاما، فبعد الثلاثة أيام دخل على ناس من الروم، كانت قد أرست سفينتهم هنالك، فلما رأونى قالوا: قسيس من المسلمين، فوضعوا عندى طعامًا وإدامًا كثيرًا فعجبت كيف رزقت على أيدى الروم ومنعت ذلك من المسلمين؟ وإذا قائل يقول لى، ليس الرجل من نصر بأحبابه، إنما الرجل من نصر بأحبابه، إنما الرجل من نصر بأعدائه»(٦٠).

وفى رحلته الأخيرة إلى الأراضى الحجازية التى توفى وهو فى طريقه إليها، كان قد أوصى أصحابه أن يجهزوا معهم فأسا وحانوطا وبعض الأشياء التى يجهزبها الموتى، وكأن فى ذلك كانت إشارة لقرب أجله.

لقد كان الشاذلي رحمه الله مباركًا تقيًّا، فأكرمه الله بأعظم كرامة وهي هداية الناس لطريق الله، والعمل بكتاب الله وسنة رسوله الكريم.

<sup>(</sup>٥٨) نور التحقيق في صحة أعمال الطريق ص ١٣٣، ١٣٤.

<sup>(</sup>٥٩) مخطوط تعطير الأنفاس ورقة ٩.

<sup>(</sup>٦٠) لطائف المن ص ٦٣.

# أصول وتعاليم الطريقة الشاذلية:

تتمثل أصول الطريقة الشاذلية في تعاليم خمسة: «تقوى الله في السر والعلانية، واتباع السنة في الأقوال والأفعال، والإعراض عن الخلق في الإقبال والإدبار، والرضا عن الله في القليل والكثير، والرجوع إلى الله تعالى في السراء والضراء»(٦١).

ونلاحظ أن هناك تشابهًا وصلات قويةً بين الطريقة الشاذلية والطريقة القادرية، فنجد أن أصول القادرية أيضا خمسة «علو الهمة، وحفظ الحرمة، وحسن الخدمة، ونفوذ العزمة، وتعظيم النعمة »(٦٢).

وأصول سائر الطرق خمسة أيضا: «طلب العلم للقيام بالآمر، وصحبة المشايخ والإخوان للتبصر، وترك الرخص والتأويلات للحفظ، وضبط الأوقات بالأوراد للحضور، واتهام النفس في كل شيء للخروج عن الهوى والسلامة من الغلط»(٦٣).

ولقد أوضح الإمام الشاذلي أساس طريقته حين قال: «طريق القصد إلى الله الذكر، وبساطة العمل الصالح، وثمرته النور، والتفكر، وبساطه الصبر، ونمرته العلم، والفقر، وبساطه السكر، وثمرته المزيد منه، والحب، وبساطه، بغض الدنيا وأهلها، وثمرته الوصول للمحبوب (٦٤)، ويقول الشاذلي: «خصلتان تسهلان الطريق إلى الله، المعرفة والحب» (٦٥).

والمعرفة لا تأتى إلا عن طريق العلم، أما الحب حقيقة فهو أساس الطريقة الشاذلية، يقول الإمام الشاذلي رضى الله عنه: «إننا ننظر إلى الله ببصر الإيمان والإيقان، فأغنانا عن الدليل والبرهان، فبالحب تهبط المعرفة في القلب بلا دليل ولا برهان، وإنا لا نرى أحدا من الخلق، هل في الوجود سوى الملك الحق، وإن كان ولابد فكالهباء في الهواء، إذا تحققناه لم نجده شيئا»(٦٦).

ويقول الشيخ زروق عن الطريقة الشاذلية(٦٧): الطريقة الشاذلية مبنية على:

- ١ الذكر مع الافتكار.
- ٢ واليقظة مع الاصطبار.
- ٣ وترك التدبير والاختيار.
- ٤ والجمع على الله مع عدم التفرقة(٦٨).

<sup>(</sup>٦١) جامع الأصول ص ٤٩.

<sup>(</sup>٦٢) جامع الأصول ص ٤٩.

<sup>(</sup>٦٣) نفس المرجع ص ٥٠.

<sup>(</sup>٦٤) لطائف المنن ص ١١٢.

<sup>(</sup>٦٥) درة الأسرار ص ٧١.

<sup>(</sup>٦٦) درة الأسرار ص ٧١

<sup>(</sup>٦٧) الأصول والأمهات ، لابن زروق ص ١٤.

<sup>(</sup>٦٨) الجمع على الله: معناه حضور القلب مع الله أو هو شهود الوحود الحق وشهود الأحدية ويد. وأما وجود العوالم والأكوان ووجود متوهم، وذلك عدم التفرقة عن كتاب على سالم عمار «أبو الحس الشادلي جــ ٢ ص ٤٣.

۱ - وذكر الشاذلية هو ذكر مع افتكار، يقول تعالى: ﴿ فَاذْ كُرُوفَى أَذْكُرُكُم ﴾ (٦٩)، ويحدننا الإمام الشاذلي عن الأذكار فيقول: «الأذكار أربعة ذكر تذكره وهو الذي تطرد به الغفلة، أو ما تخافه من الغفلة، وذكر تذكر به، أي خوف العذاب أو البعد، وحب النعيم أو القرب، وذكر يذكرك أن الحسنات من الله والسيئات من نفسك، وإن كان الله هو الفاعل المختار، وذكر تذكر به: يقول الله فيه ﴿ فَاذَكُرُونَى أَذُكُرُكُم ﴾ فيذكر الله عبده به وليس للعبد فيه متعلق، وأن يجرى لسانه وهو موضع الغناء بالذكر، والمذكور العلى الأعلى، فإذا دخلت فيه صار الذاكر مذكورًا والمذكور ذاكرًا » (٧٠٠).

ويقول الشاذلي: «هن ثلاث: فرغ لسانك للذكر، وقلبك للتفكر، وبدنك لمتابعة الأبمر، وأنب إذن. من الصالحين»(٧١).

٢ - واليقظة أو المراقبة: «تسير مع الذكر جنبًا إلى جنب، فيجب على الذاكر أن يكون مرافبًا ربه يقظًا حذرًا مما يمر عليه من الخواطر والواقعات»(٢٢).

وتكون المراقبة التامة لهواجس النفس واليقظة لها بدوام بذكر (لا إله إلا الله).

ومن أسس الطريقة الشاذلية: ترك التدبير والاختيار، فأبو الحسن الشاذلي هنا يدعو سالك طريقه – حتى يحصل على المحبة مع الله، أن يترك تدبيره إلى تدبير الله، واختياره إلى اختياره سبحانه وتعالى، فهو مدبر الأشياء، وكل شيء بمشيئته تعالى يقول الشاذلي: «المحبة مع الله برفض الشهوات والمشيئات، ولن يصل العبد إلى الله وقد بقى معه شهوة من شهواته أو مشيئة من مشيئاته» (٧٣).

وقال أيضا: «من انقطع عن تدبيره إلى تدبير الله، ومن اختياره إلى اختيار الله وعن نظره إلى نظر الله، وعن مصالحه إلى علم الله علازمة التسليم والرضا والتفويض والتوكل على الله، فقد آتاه الله حسن الثواب» (YE).

ويتابع الشاذلي آراءه في ذلك فيقول: «لا تختر من أمرك شيئًا، واختر ألا تختار، وفر من المختار، ومن فرارك ، ومن كل شيء إلى الله «وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة»\*(٧٥).

وعن أسبابُ حجب الخلق عن الله تعالى يقول الشاذلى: «أكثر ما حجب الخلق عن الله شيئان: هُمَّ الرزق، وخوف الخلق، وهم الرزق أشد الحجابين، وذلك لأن أكثر الناس يخلون من خوف الخلق،

<sup>(</sup>٦٩) آية ١٥٢ سورة البقرة.

<sup>(</sup>٧٠) المفاخر العلية ص ٤٩، ٧١.

<sup>(</sup>٧١) المصدر السابق نفس الصفحات.

<sup>(</sup>٧٢) كتاب أبو الحسن الشادلى: لعلى سالم عمار جـ ٢ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٧٣) درة الأسرار ص ١١٤.

<sup>(</sup>٧٤، ٧٥) المفاخر العلية ص ٧٨، ٧٩ على التوالي.

<sup>🗰</sup> سورة القصص – آیة (۱۸).

ولكنهم لا يخلو أحد منهم من هُمَّ الرزق إلا القليل، لاسيها وشاهد الفاقة قائم بوجود ذلك، فأنت مفتقر إلى ما يقيم بنيتك ويشد قوتك»(٢٦).

وهنا يحسن بنا أن نتوقف قليلًا ونتمهل في العرض، فقد يفهم من هذا كله أن السَيخ الشاذلي من الآخذين بمذهب الجبر، وأن في هذا القول بترك التدبير والاختيار لله وحده، قولًا بالسلبية والتواكل.

إن الشاذلي يدعو إلى التوكل على الله، لا إلى التواكل والخمول، ولقد ذكرنا من قبل كيف كان يكره المريد المتعطل الذي لا عمل له، بل إنه يعد واحدًا من كبار الصوفية الداعين للأخذ بالأسباب.

يقول ابن عطاء الله السكندرى تلميذ تلميذه الكبير أبى العباس المرسى: قال شيخى أبو العباس المرسى: «.. نحن إذا صحبنا تاجرًا ما نقول له اترك صنعتك وتعال، أو طالب علم ما نقول له إترك طلبك وتعال، ولكن نقر كل واحد فيها أقامه الله تعالى، وما قسمه له على أيدينا هو واصل إليه.

«وقد صحب رسول الله ﷺ صحابة فها قال لتاجر: اترك تجارتك ولا لذى صنعة اترك صنعتك، بل أقرهم على أسبابهم وأمرهم بتقوى الله فيها»(٧٧).

.. ويقول صاحب «المفاخر العلية»: «والسادة الشاذلية رضى الله عنهم أشد المشايخ حتا على عمل الحرقة، حتى كان الشيخ أبو العباس المرسى يقول: عليكم بالسبب، وليجعل أحدكم مكوكه سبحته، أو تحريك أصابعه في الخياطة سبحته أو الضفر»(٧٨).

ولقد تحدث عن التدبير ابن عطاء الله السكندرى في كتابه: «التنوير في إسقاط التدبير» بأسلوب رائع فقال: واعلم أن التدبير أكثر جريانه على العباد المتوجهين إلى الله، وأهل السلوك من المريدين قبل الرسوخ في اليقين ووجود القوة والتمكين، وذلك لأن أهل الغفلة، قد أجابوا الشيطان في الكبائر والمخالفات واتباع الشهوات، وليس هو أكبر أسبابه فيهم، وإنما يدخل الشيطان على أهل الطاعات والمتوجهين لعجزه عن أن يدخل من غير ذلك عليهم فرب صاحب ورد عطله عن ورده، أو عن الحضور مع الله، ورب مريد استضعفه الشيطان، وألقى إليه دسائس التدبير، ليعكر عليه صفاء قلمه» (٧٩).

وبعد ذلك يلقى ابن عطاء الله السكندرى الضوء على الأدلة التى تحمله على ترك التدبير والاختيار فيقول:(٨٠).

<sup>(</sup>٧٦) التنوير في إسقاط التدبير لابن عطاء الله السكندري ص ٦٣.

<sup>(</sup>٧٧) لطائف المنن ص ٦٥.

<sup>(</sup>۷۸) المفاخر العلية ص ٦٠.

<sup>(</sup>٧٩) التنوير لابن عطاء الله بص ٣٥.

<sup>(</sup>٨٠) التنوير لابن عطاء الله ص ٣٥٠.

- واعلم أن الذي يحملك على ترك التدبير والاختيار أمور:
- ١ علمك بسابق تدبير الله فيك، وذلك أن تعلم أن الله كان لك قبل أن تكون لنفسك فكن له كها
   كنت.
  - ٢ أن تعلم أن التدبير منك لنفسك معناه: حسن نظر الإنسان لنفسه.
    - ٣ أن القدر لا يجرى حسب تدبير الإنسان لنفسه.
- ٤ أن الله هو المتولى تدبير مملكته، وماذا يكون الإنسان في هذه المملكة فالاهتمام بالتدبير جهل بالله.
- ٥ علمك أنك ملك الله، فليس لله معه تدبير ما هو لغيره، فها ليس لك في ملكه ليس لك تدبيره،
   وإنك بايعت الله، فلا ينبغي لعبد بعد المبايعة تدبير أو منازعة، وإلا كان ذلك نقضا للمبايعة.
- ٦ إنك في ضيافة الله، لأن الدنيا دار الله وأنت نازل فيها عليه، ومن حق الضيف ألا يعول هما
   مع رب المنزل.
- ٧ النظر إلى قيومية الله في كل شيء، فهو قيوم الدنيا والآخرة، في الدنيا بالرزق والعطاء، وفي الآخرة، بالأجر والجزاء، فإذا علم العبد قيومية ربه وقيامه عليه ألقى قياده إليه وانطرح بالاستسلام بين يديه.
- ٨ اشتغال العبد بوظائف العبودية، فإذا توجهت همة العبد إلى رعاية عبوديته، شغله ذلك عن التدبير لنفسه.
- ٩ إنك عبد مربوب، وحق العبد ألا يعول همًا مع سيده، فإن مقام العبودية للثقة بالله والاستسلام إليه.
  - ١٠ عدم العلم بعواقب الأمور، فربما دبرت أمرًا ظننت أنه لك فكان عليك.

من هذا كله فإن الإمام الشاذلى كما ذكرت سابقًا ليس كأهل الجبر الذين يعتقدون أن الإنسان . كالريشة المعلقة في مهب الرياح يحركها الله كيف يشاء، ذلك أن الإنسان في نظر هؤلاء الجبريين لا اختيار له ولا قدرة، وأن الله قدر الأعمال أزلًا وخلقها.

لم يقل الشاذلى بمثل هذا الرأى الجبرى وإنما - على ما بينا - كان صاحب دعوة إلى التوكل على الله، في كل الأعمال، وتفويض الأمر إليه دون أن يدعو مريديه إلى التواكل، وإنما يدلعوهم إلى التكسب والعمل والسعى في الأرض والكفاح فيها، فالطريق الشاذلي طريق عمل ودعوة إلى الأخذ بالأسباب وليس طريق تواكل، وإنما طريق عمل بكتاب الله وسنة رسوله، فالطريقة الشاذلية كما يقول الدكتور على صافى: «تقوم من الناحية السلوكية على العمل بالكتاب والسنة، أعنى أن الشاذلي يلزم أصحابه وأتباعه ألا يقولوا قولاً يخالف في ظاهره ما تعارف عليه أهل السنة والجماعة من جهة، ولاما

يأباه ظاهر الكتاب والسنة من جهة أخرى، ثم تلاوة الأحزاب، وعقد مجالس الذكر التي قد تنشد فيها أ الأشعار، هذا من الناحية العملية.

أما من التاحية النظرية: «فإن طريقة الشاذلى تقوم أولًا على الاعتقاد بأن الموجود شيئان، خالق ومخلوق، أو رب ومر بوب، أو عباد وإله معبود، وهو في إيمانه بالله وتصوره العلاقة بينه وبين الخلق متفق مع مذهب الأشاعرة وأهل السنة»(٨١).

حقًا كها أكدنا من خلال هذا الكتاب لقد كان الشاذلي صوفيًّا متسننًا عاملًا بكتاب الله وسنة رسوله.

# . . الشاذلي.. والسماع:

كان الإمام الشاذلي رحمه الله من القائلين بعدم إباحة السماع لأهل الطريق، ويقول في ذلك ابن عطاء الله: «قيل لسيدى أبي الحسن لم يا سيدى لا تحب السماع؟ فقال: السماع من الخلق جفاء»(٨٢).

وقال الشاذلى: «سألت أستاذى – يقصد ابن مشيش – رحمه الله عن السماع: فأجابنى بقوله تعالى: ﴿إِنهُم أَلْفُوا آباءهم ضالين، فهم على آثارهم يهرعون الآيتان ٦٩ – ٧٠ من سورة الصافات.

وهناك نصوص كثيرة تؤكد أن الإمام الشاذلي من المنكرين للسماع، مع أن بعض أتباعه الآن يستخدمون في احتفالاتهم وموالدهم الموسيقي والإنشاد.

وهأنذا أقدم نصًّا آخر يؤكد، انفصال الخلف عن السلف، باستعمالهم أدوات الموسيقي والغناء، مع أن شيخهم الأكبر للطريقة الشاذلية لم يقل بهذا أبدًا.

قال الشاذلي رحمه الله: «رأيت في النوم كأن بين يدى كتاب الفقيه ابن عبد السلام، وأوراقًا فيها شعر من جزء، وإذا بأستاذى رحمه الله واقف، فتناول كتاب الفقيه بيمينه والأوراق بشماله، فقال لى كالمستهزئ: أتعدلون عن العلوم الذكية؟ وأشار بيده إلى كتاب الفقيه إلى أشعار ذوى الأهواء الرديئة وأسار بيده إلى أوراق الشعر، ثم رماه في الأرض وقال لى: من أكثر من هذا فهو عبد مرقوق لهواه، وأسير لشهوته ومناه، يسترقون بها القلوب بالغفلة والنسيان، ولا إرادة لهم في عمل الخير واكتساب العرفان، يتمايلون عند سماعها تمايل اليهود، ولم يحظ أحد منهم بما حظى أهل الشهود، لئن لم ينته الظالم ليقلبن الله أرضه ساء وساءه أرضًا» (٨٣).

<sup>(</sup>٨١) الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع الهجري ص ٤١.

<sup>(</sup>٨٢) لطائف المني ص ٥١.

<sup>(</sup>٨٣) الحقيقة العلية للسيوطى ص ٩١.

ويقول الحافظ جلال الدين السيوطى: «وكان الشيخ أبو الحسن رضى الله عنه ليس في طريقه السماع»(٨٤).

من هذا كله يتضح لنا بجلاء أن إمام الطريقة الشاذلية ورائدها لم يأذن لأتباعه بالسماع ومع ذلك فقد خالفوا شيخهم العظيم.

وها نحن نراهم في مناسباتهم المختلفة، يقبلون على السماع يستمعون أو يسمعون وهذا على خلاف ما قال بد الإمام الشاذلي(٨٥)

(٨٤) المفاخر العلية ص ١٥٠.

 (٨٥) أشرت من قبل أن موقفى من السماع قد تغير بعد تحقيق أحاديث تحريم الغناء من خلال ابن حرم مثل: حديث السيدة عائشة رضى الله عنها «إن الله حرّم المغنية وبيعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها».

هفى سند هدا الحديث من الرواة «ليث» وهو ضعيف، وسعيد بن أبي رزين، وهو مجهول لا يدرى من هو؟ عن أحيد.. وإذا كان هو ما يُعرف وقد سُمِّى فكيف أخوه الدى لم يسم؟

وعن أنس بن مالك قال وسول الله ﷺ: «مُنْ جَلَس إلى قيبةٍ فَسمِع مها صَبُّ الله في أذنيه الآتُكُ يوم القيامة» والآتُكُ هو لرصاص المذاب.

قال ابن حزم: هذا حديث موضوع فضيحة، ما عُرف قط عن طريق أنس.

وعن مكحول عن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: «من مات وعده جارية مغنية فلا تصلوا عليه».

قال ابن حزم. مكحول لم يلق عائشة، وهاشم وعمر الراويان محاهيل.

وعن معاوية قال: نهى رسول الله ﷺ عن تسع، وأنا أنهاكم عنهن الآن، قَذَكَرٌ فيهن الغناء والموح».

قال ابن حزم: في رواته محمد بن المهاجر ضعيف وكيسان مجهول

وعن على بن أبى طالب قال. قال رسول الله ﷺ: «إدا علمت أمتى خمس عشرة خصلة حلَّ بها البلاء.. منهن «واتخذوا القينات [أي: الإماء المغنيات] والمعازف، فليتوقفوا عند ذلك ريحا حمراء ومسخا وخسفا».

قال ابن حرم في رواة هذا الحديث: لاحق بن الحسين وضرار بن على والحِمْص وهم مجهولون. وفرج ابن فضالة متروك. وروى أبو داود بسنده عن شيخ؛ عن ابن مسعود يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الغناء ينبت النفاق في القلب». يقول ابن حزم: الرواية عن شيخ عجب جدًّا؛ من هذا الشيخ؟!

أما الإمام البخارى فهو صاحب أصح كتاب بعد القرآن الكريم وهو صحيح البخارى وما جاء به صحيح. ومعلقاته يُؤحذ بها.. وقد روى البخارى معلقا عن أبى مالك الأشعرى أنه سمع رسول الله ﷺ يقول. ليكونن من أمتى قوم يستحلون الحز والحرير والحسر والمعازف».

وكها قلنا فإن معلقات البخارى يؤخد بها لأنها متصلة الأسانيد إلاّ أن السند في هذا الحديث بالذات منقطع لأنه لم يتصل ما بين البخارى وصدقة بن خالد راوى الحديث.

ولعل البحارى يقصد جميع أجزاء الصورة التي تضم الخمر والغناء والموسيقي والفسوق.. وهذا حرام بالإجماع.

و رحث ابن حرم فى قول الله تعالى: ﴿ ومن الناس من يشترُى لهو الحديث ليضل عن سبيل الله ﴾ فنعى أن تكون فى العناء وقال إن نصها يشرح المراد منها، فإن من يريد أن يضل عن سبيل الله واتخادها هزوا كافر بإجماع المسلمين. ولو أن امرءًا اشترى مصحفًا ليضل عن سبيل الله لكان كافرًا.

وبعد هده الرؤية المحققة نستطيع أن نقول: إن القباء كلام جَمِيلُة جميل وقسيحه قبيح.. فكل الأعانى الهاسلة التى تدعو إلى الآمام والرغبات حرام.. أما الأغانى الرفيعة الكلمات الحسنة الأداء الدينية والوطنية والاجتماعية والعاطفية الرقيقة المشاعر اللقية المعابى علا حرمة في سماعها أو أدائها.. والله سبحانه وتعالى أعلى وأعلم.

### كيفية الانتساب إلى الطريقة الشاذلية:

يرى الشيخ زروق أن الانتساب للطريقة الشاذلية يكون عن طريق أخذ العهد، أى الأخذ والمصافحة ثم التلقى والمتابعة.

أما الشيخ إجراهيم المواهبي فيقول عن كيفية الانتساب للطريقة الشاذلية ما يلى: «اعلم أن الأخذ على أربعة أقسام:

أحدها – أخذ المصافحة والتلقين للذكر، ولبس الخرقة، والعدبة للتبرك أو النسبة فقط.

وثانيها – أخذ رواية، وهي قراءة كتبهم من غير حل لمعانيها، وهو قد يكون للتبرك، أو للنسبة أيضًا فقط.

وثالثها - أخذ دراية، وهو حل كتبهم لإدراك معانيها كذلك فقط من غير عمل بها. ورابعها - أخذ تدريب وتهذيب وترق في الخدمة بالمجاهدة للمشاهدة.

ويقول صاحب المفاخر العلية: «وينبغى لمن انتسب إلى ولى من أولياء الله أن يتشبه به فى أصول طريقته، وفر وعها المهمة ثم لا عليه من دقائقها، ويعلم أن هذا الولى باب من أبواب الله تعالى يقف به ليأتيه من ذلك الباب نفحة رحمة على حسب مراده وقصده، وليكن قصده القرب لله تعالى دون ما سواه»(٨٦).

## فروع الطريقة الشاذلية:

فروع الطريقة الشاذلية بمصر هي:

البكرية - السلامية - الخواطرية - القاوقجية - الوفائية - الحامدية - الجوهرية - العزمية - الفيضية - الماشمية - السمانية - العفيفية - القاسمية - العروسية - الهندوشية.

# أما فروع الشاذلية بالمغرب العربي فهي:

الجازولية: وهي الشاذلية بعد أن تناولها المراكشيون بالإصلاح حوالي سنة ١٤٦٥ م، أي حوالي النصف الثاني من القرن الخامس عشر الميلادي.

وللجازولية الشاذلية فروع بالمغرب العربي هي: الدرقاوة، والحمادشة، والعيسوية، والشرقاوة، والطيبة.

وهناك فروع أخرى للطريقة الشاذلية بالمغرب العربي.

وهي العلوية: (فرع جزائري من الدرقاوة بمستغنام بني علوية) والطريقة الدغوغية والرباحية

<sup>(</sup>٨٦) المفاخر العلية ص ١٥٢.

والقاسمية – والصداقية، وهي فروع للحمادسة الشاذلية في «مكناس»، و «صلا»، والطريقة الزروقية الشاذلية عدينة فاس.

والطريقة السهيلية: فرع جزائري للطريقة الشاذلية أنشي في القرن التاسع عشر. والطريقة الناصرية: فرع «مراكش» من الشاذلية في «تمكيرون» (أنشئ في القرن ١٧ م). والطريقة الشبية: (الفرع التونسي للناصرية الشاذلية).

والطريقة اليوسفية: (فرع من الشاذلية المغربية في «مليانة» «أنشئ في القرن ١٦ م»). والطريقة للدنية: (فرع «طرابلس» من الدرقاوة في «مصراطة»).

والطريقة الكرازية: (فرع من الشاذلية في مدينة «تافيلات» الجزائرية. «أنشئ في القرن ١٩ م»). والطريقة الحبيبية: (فرع من الشاذلية في تافيلات «أنشئ سنة ١٨٥٢ م»).

والطريقة السنوسية: (أسسها سيدي محمد بن على السنوسي الكبير بليبيا سنة ١٢٥٠ هـ).

# رابعًا - ما أخذه ابن تيمية ومدرسته على الشاذلى:

أخذ ابن تيمية على الإمام الشاذلي عدة نقاط هاجمه فيها وهي:

 $1 - \bar{g}$  و الشاذلي للمرسى: «إذا عرضت لك عند الله حاجة فأقسم عليه بي»  $(\Lambda V)$ .

٢ - قوله في حزب البحر في توسلاته لله: (نسألك العصمة في الحركات والسكنات والكلمات والإرادات والخطرات من الشكوك والظنون والأوهام السائرة للقلوب عن مطالعة الغيوب)، فأنكرت مدرسة ابن تيمية عليه سؤال العصمة لأنه لا عصمة لغير الأنبياء.

٣ – قوله في حزب البر مخاطبًا الحضرة الإلهية: «وليس من الكرم أن لا تحسن إلا لمن أحسن إليك، وأنت المفضال الغني، بل من الكرم أن تحسن إلى من أساء إليك، وأنت الرحيم العلى»، وقالوا: إن هذا يخالف قول العزيز الحكيم: ﴿إِن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها﴾\*. ١ - النقطة الأولى (٨٨).

إنكار ابن تيمية على الإمام الشاذلي رضى الله عنه قوله: «إذا عرضت لك حاجة عند الله فاقسم علیه بی».

يقول الأستاذ عمار في كتابه عن الشاذلي: «وابن تيمية ومن تابعه لا يجيزون القسم على الله

<sup>(</sup>۸۷) شرح حرب البر للفاسي ص ١٠٥.

<sup>\*</sup> سورة الإسراء - آية ٧

<sup>(</sup>٨٨) اعتمدنا في الرد على ابن تيمية في هذه النقطة على كتاب جلاء العينين بمحاكمة الأحمدين ص ٢٧٦، وص ٢٩٨ وكتاب «أبو الحسن الشاذلي» حــ ٢ للأستاد على سالم عمار من ص ٢٥٠ إلى ٢٥٨ ىتلخيص وإيجاز، وكتاب المفاخر العلية لابن عياد ص ۱۲۸، ۱۲۸

بالمخلوق، وهم يضعون التوسل والاستشفاع بالمخلوق، فلا يجوز القسم عندهم بالمخلوق، وإنما يكون بالله وأسمائه وصفاته أصلًا كما لا يستفاد بالمخلوق، والتوسل والشفاعة لا تكون إلا بالعبادة والأعمال الصالحة.

وفسر المانعون معنى الوسيلة في قوله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا الذِّينَ آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة ﴾ \* فقالوا: الوسيلة هي الأعمال الصالحة، وليست شفاعةً كما في قوله تعالى: ﴿ أُولئك الذِّينَ يَدعونَ يَبتغونَ إلى ربهم الوسيلة ﴾ \*\*، والمانعون لا يفرقون في هذا بين الولى، وبين النبي، فلا يجوز التوسل بأحد، كما أنهم يطلقون القول بذلك للناس جميعًا، ولا فرق عندهم فيها بين العام والخاص، ولا بين العالم والجاهل.

أما المجوزون: فجمهرة من أثمة علماء السلف يجيزون التوسل والاستشفاع بالنبي على وبالصالحين حال الحياة وبعد الموت، منهم على ما يقول صاحب جلاء العينبن: ابن السبكى، والقسطلاني، وابن حجر، والسمهودي، وابن الجزري، وابن الحاج، وابن عرفة، وغيرهم(٨٩).

صحح هذا الحديث الترمذي، والطبراني، والحاكم، والبيهقي، والذهبي، والمنذري، والعسقلاني، والسيوطي، وغيرهم من الحفاظ.

ومن أدلة المجوزين أيضا الحديث المروى عن النبي ﷺ وهو: (إن من عباد الله تعالى من لو أقسم على الله لأبره).

سورة المائدة – آية (٣٥).

<sup>\*\*</sup> سورة الإسراء آية (٥٧).

<sup>(</sup>٨٩) نلاحط أن الشفاعة موجودة أيضا في الفكر الشيعي. يقول الشيخ المفيد المشيعي: «إن الإمامية اتفقت على أن الرسول يشخ يوم القيامة لحماعة من مرتكبي الكنائر من أمته، وإن أمير المؤمنين (على بن أبي طالب) يشعع في أصحاب الذنوب من شيعته، وإن أثمة آل محمد على يشغعون كذلك، وينحى الله سفاعته الكثير من الحاطئين». الصلة بين التصوف والتشيع للدكتور الشيعي ص ٤٧.

## رأى الشاذلي في الوسيلة والشفاعة:

للشيخ الشاذلي قولان: قول عام، وقول خاص.

١ - قول لعامة الناس الذين لم تنضج أفكارهم وأفهامهم فى التوحيد، فهو يفتيهم بما يتفق، ورأى - المانعين حتى لا تتسرب الشبهة إليهم من أن للمخلوق فعلا، أو أن الشفاعة والوسيلة تصح دون العمل الصالح.

.. يقول ابن عياد (قال لرجل قد أحاط به الهم والغم حتى كان يمنعه عن الأكل والشرب والنوم: يا ابن فلان، اسكن لقضاء الله، وعلق قلبك بالله، ولا تيأس من روح الله، وانتظر الفرج من الله، وإياك والسرك بالله، والنفاق مع رسول الله على وأعد لهم جهنم وساءت مصيرا \*. قال: فرأيت أسيرا موجبة لغضب الله، ولعنته، وإعداد ناره وأعد لهم جهنم وساءت مصيرا \*. قال: فرأيت أسيرا مر بوطا بين يدى رسول الله على وهو يتلو: ويأيها النبى قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيرًا يؤتكم خيرًا مما أخذ منكم ويغفر لكم والله غفور رحيم، وإن يريدوا خيانتك فقد خانوا الله من قبل فأمكن منهم والله عليم حكيم \*\* فقلت ما النفاق مع رسول الله عليم؟ قال: النظاهر بالسنة والله يعلم منك غير ذلك قلت: وما الشرك بالله؟ قال: اتخاذ الأولياء والشفعاء من دون الله غير الله، واستنصر بغير الله، يئس من الله أن ينصره فقد ساء ظنه بالله، ومن كان يظن أن لن ينصره غير الله، واستنصر بغير الله، يئس من الله أن ينصره فقد ساء ظنه بالله، ومن كان يظن أن لن ينصره الله في الدنيا والآخرة فليمدد بسبب إلى السهاء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ \*\*\*.

هنا نجد الشاذلى مع هذه الفئة غير الناضجة والحائرة بين الشك واليقين يفتيهم بالمنع، لأن الوسيلة هنا بالنسبة لهم نوع من الشرك نتيجة جهلهم، وهذا قوله بالنسبة للشفاعة لمثل هؤلاء العامة من الناس.

.. أما القول الخاص: فهو لأفراد المحبين، والذين لا سلطان على قلوبهم لغير محبوبهم، ولا مشيئة لهم غير مشيئته، والذين أثبتوا لله ما هو حق له، وأثبتوا لأنفسهم ما هو حق لها، وهم مأخوذون بما هو حق لهم، باقون بما هو حق له، فإذا أقسموا مدللين على الله بفعل من أفعاله، أو أثر من صفاته، فإنما يشهدون في ذلك الفاعل المختار دون ذات الفعل أو الأثر.

يقول الشاذلي لأهل الخصوص: (الشفاعة هي انصباب النور على جوهر النبوة، فينبسط إلى أهل الشفاعة من الأنبياء والأولياء، وتندفع الأنوار بهم إلى الخلق)(٩٠).

 <sup>\*</sup> سورة الفتح - آية (٦).

<sup>\*\*</sup> سورة الأنفال - آيتا (۷۰ - ۷۱).

<sup>\*\*\*</sup> سورة السجدة - آية (٤).

<sup>\*\*\*</sup> سورة الحبج آية (١٥).

<sup>(</sup>٩٠) المفاخر العلية ص ١٢٨.

فالأولياء شفعاء للمؤمنين فيها ليس بكفر ولا معصية، كها يقول الشاذلى لذلك الرجل، «فى حق بحق»، وشفاعة الكافر والعاصى هى التوبة، والشفاعة للمؤمنين بالدعاء لهم، والتوسل إلى الله أن يرفع درجاتهم بوصف أن الأولياء ورثة الأنبياء، ينوبون عن صاحب الرسالة، والشفاعة، ويقومون مقامه متى لزم ذلك، وطلب منهم فاستجابوا للسائلين، وهى بذلك تكون شفاعة مأذونة.

ويرى الأستاذ عمار وهو شاذلى الطريقة، أن معنى ذلك كله: (أن الشاذلى يعلم حقيقة الشفاعة قامًا، وهو ليس بالرجل الشعبى العادى، الذى يجهل دقائق العلم وخطورة الموقف، وهو حينها قال للمرسى: «اقسم على الله بي»، إنما قصد القسم بالمحبة القائمة بينها في الله، وبالله ولله، ولم يقصد القسم بذاته أي شخص الشاذلي) ومن كالمرسى من عامة الأتباع وهو المستهلك في محبة الله ومن المدللين علمه ؟.

ولابد أن أشير إلى أن معروفًا الكرخى قالها قبل الشاذلى، فقد ذكر القشيرى أن معروفًا الكرخى، قال لتلميذه السرى السقطى المتوفى ٢٥٣ هـ، (إذا كانت لك حاجة إلى الله فاقسم عليه بي)(٩١).

أما رأينا الذى نرتضيه، فهو أنه من جهة القسم باسم ولى من أولياء الله تعالى أو غيره حيا أو ميتا، فلا يجوز لحديث عمر وهو يحلف بأبيه فقال: (إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت) «متفق عليه».

وفى رواية قال: قال رسول الله ﷺ: «من كان حالفا فلا يحلف إلا بالله»، وكانت قريش تحلف بآبائها، فقال: «لا تحلفوا بآبائكم» رواه مسلم وأحمد والنسائي.

يقول فضيلة الشيخ حسنين مخلوف: (والحلف بغير الله تعالى حرام كما جزم به ابن حزم، أو مكر وه كما جزم به إمام الحرمين).

وللمالكية والحنابلة قولان، وجمهور الشافعية على أنه مكروه تنزيها، وقال بعض الفقهاء: إن اعتقد في المخلوقات به ما يعتقد في الله تعالى كان بذلك الاعتقاد كافرا. (ذكره الشوكاني).

ومن هذا يعلم أنه يحرم أو يكره الحلف بالنبى وبالولى وبالأب وغيرهم(٩٢).

ومن جهة قول الإمام الشاذلى لتلميذه أبى العباس المرسى: إذا عرضت لك عند الله حاجة فاقسم عليه بى، فالحق أننا نرى أنه قول نأخذه على الإمام الشاذلى، ذلك أنه ليس فى الإسلام وسائط بين العبد وربه تعالى، يقول رسول الله على (إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشىء لم ينفعوك إلا بشىء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشىء لم يضروك إلا بشىء قد كتبه الله عليك).

وفي الحديث القدسي: «يا عبادي، كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي: كلكم

<sup>(</sup>٩١) أبو المسن الشاذلي للأستاذ على سالم عمارج ٢ ص ٢٥٨، ٢٥٩.

<sup>(</sup>٩٢) فتاوى شرعية للشيح حسنين مخلوف الجزء الثاني ص ٩١

جانع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادى: كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم».

فالعبودية الخالصة لوجه إلله تعالى تقتضى منا أن نتجرد عن الوسائط، يقول تعالى: ﴿فَاعبد الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الدين ﴾\*. ذلك أنه وحده مالك كل شيء، وهو وحده الذي ينفع ويضر، وهو على كل شيء قدير.

أما النقطة الثانية التى أخذها ابن تيمية ومدرسته على الإمام الشاذلى، وهى قوله فى توسلاته لله، «نسألك العصمة فى الحركات والسكنات والكلمات والإرادات والخطرات من الشكوك والظنون والأوهام السائرة للقلوب عن مطالعة الغيوب»، فهنا أنكرت عليه مدرسة ابن تيمية سؤال العصمة، لأنه لا عصمة لغير الأنبياء.

والحق أن الشاذلي لا يقصد بالعصمة حرفيتها، وإنما بمعنى الوقاية والحفظ، وقد وردت كلمة «عصمة» بهذا المعنى في بعض من آيات الله المباركات.

﴿قَالَ لَا عَاصِمُ الْيُومُ مِنْ أَمْرِ الله ﴾ \* وقال تعالى أيضا ﴿والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة عثلها وترهقهم ذلة، ما لهم من الله من عاصم ﴾ \* \* وقال تعالى: ﴿قل من ذا الذي يعصمكم من الله إن أراد بكم سُوءًا أو أراد بكم رحمة ﴾ آية ١٧ – الأحزاب.

وقوله سبحانه ﴿والله يعصمك من الناس﴾ آية ٦٧ – المائدة.

لقد كان الشاذلي يريد من لفظة «عصمة» في هذا التوسل أن يحفظه ويقيه.

هذا ومن قبل الشاذلى بحوالى أربعة قرون، قال إبراهيم بن أدهم: (ت حوالى ۱۷۸ هـ)، في طوافه بمكة «يارب اعصمنى حتى لا أعصيك أبدًا»<sup>(٩٣)</sup>.

أما النقطة الثالثة: وهي قول الشاذلي في حزب البر أيضا في تضرعه إلى الله: «وليس من الكرم أن لا تحسن إلا لمن أحسن إليك، وأنت المفضال الغني، بل من الكرم أن تحسن إلى من أساء إليك، وأنت الرحيم العلى، كيف وقد أمرتنا أن نحسن إلى من أساء إلينا، فأنت أولى بذلك منا ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترجمنا لنكونن من الخاسرين \*\*\*.

فقد أخذت عليه مدرسة ابن تيمية توجيه مثل هذا الخطاب إلى الله بقوله أحسن إلى الله وأساء إلى الله، وفي القرآن الكريم ﴿إِن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها فإذا جاء وعد الآخرة.. \*\*\*.

الزمر - آية (٢)

<sup>\*\*</sup> سورة هود ~ آية (٤٣)

<sup>\*\*\*</sup> سورة يونس - آية (٢٧).

 <sup>(</sup>٩٣) قوت القلوب جـ ٢ ص ١٢٦.
 \*\*\* سورة الأعراف – آية (٢٣).

<sup>\*\*\*</sup> سورة الإسراء - آية (٧).

ويبدو لنا أن ابن تيمية كان محقا في مأخذه هذا على الشاذلي، فمن الصعب أن نخاطب الحضرة الإلهية بهذا الأسلوب.

وقد حاول الشاذلية من شراح حزب البر، أن يدافعوا عن سيخهم في هذا، قال أحدهم (٩٤) (قوله: إلا لمن أحسن إليك): رأيت بخط سيدى عبد النور رحمه الله قوله: (إليك): «هذا وكذا على قوله أساء بعدما صورته كذا، وذلك لأنه محل الإشكال، وتوهم المخالفة لقوله تعالى: ﴿إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم الآية، وكذا وجدت منسوبا لسيدى عبدالله بن عياد ما نصه: ينبغى أن يسقط إليك من قوله: «أحسن وأساء» لأنه لا يحسن أحد إلى الله، ولا يسىء إليه، بدليل قوله ﴿إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها ﴾، غير أنه لا يقدر أحد أن يبدل لفظ الشيخ رضى الله عنه، لأنه يرى بنور الولاية ما لا يراه غيره.

ثم يتابع الفاسى دفاعه فيقول: وقد قال رضى الله (٩٥) عنه أيضا: «كثيرا وما رأيت في النسخ الصحيحة مكتوبًا، على هذا الفصل «من كان له مع الله بسط حال أو دلائل فليتم بهذه الكلمات، ومن ليس له ذلك فليجاوزها إلى ما بعدها من قوله ظلمنا أنفسنا»(٩٦).

وقال البرزلى «رأيت فى بعض النسخ على هذا الموضع: وهى التى قد أخذناها عن شيخنا الحسن البطويني، عن الشيخ أبى العزائم سيدى ماضى عن الشيخ أبى الحسن رضى الله عنه: يسلم لهذا الموضع ولا يقاس عليه»(١٠٨).

وبعد ذلك يقول رأيت «المفضال الغنى» وإنما جاء الكلام كذلك على سبيل الفرض بالنظر لصورة الحال، وما يقصده العبد من النصح لجناب الحق والوفاء لما يستطيعه، ويقدر عليه في عزمه وتصميمه، ووجود ضد ذلك منه، فقد جاء النظر بصورة الظاهر، واعتباره في الشرع كقوله تعالى إنما هو على سبيل المجاز لتعذر الحقيقة في ذلك، ويشهد لذلك الحديث الإلهى «يا عبادى إنكم لم تبلغوا ضرى فتضروني» الحديث الإلهى

ورأينا في ذلك: أن المدافع عن الشاذلي هكذا نسى قول الله تعالى: ﴿إِن أَحسنتم أَحسنتم الْنفسكم..﴾، ولهذا فقد جانب الشاذلي الحق حين خاطب الحضرة الإلهية بهذه الصورة «أَحسن إلى الله، وأَساء إلى الله»، فلا شك عندنا أن في هذا القول إساءةً إلى الكريم الوهاب، نأخذها على الإمام الجليل الشاذلي رضى الله عند رضوانا عظيها.

<sup>(</sup>٩٤) الشيخ عبد الرجمن الفاسى: شرح حرب البر ص ١٤٠، ١٤١.

<sup>(</sup>٩٥) يقصد الشيخ عبدالله س عياد.

<sup>(</sup>٩٦) شرح حزب البر الفاسي ص ١٤١.

<sup>(</sup>٩٧) المرجع السابق ص ١٤١.

<sup>(</sup>۹۸) من حدیث قدسی أوله «إنی حرمت الظلم علی نفسی وجعلته محرما نینکم» رواه مسلم وانن حبان والحاکم

## الشاذلي إنتاجه.. وتراثه

من المعروف أن الإمام الشاذلي لم يترك كتبا، ولما سئل لمَ لمْ تؤلف الكتب قال: كتبي أصحابي. والتراث الخالد الذي تركه معظم أصحاب الطرق الصوفية لتلاميذهم وأتباعهم يتمثل في أحزابهم وأورادهم ووصاياهم لهؤلاء الأصحاب والأتباع.

يقول الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود في مقدمته لكتاب شرح حزب البر للفاسى نقلا عن صاحب المفاخر: «اعلم أن أحزاب الشيخ رضى الله عنه، جامعة بين إفادة العلم، وآداب التوحيد، وتعريف الطريقة، وتلويح الحقيقة، وذكر جلال الله تعالى وعظمته وكبريائه، وذكر حقارة النفس وخستها، والتنبيه على خدعها وغوايتها، والإشارة لوصف الدنيا والخلق، وطريق الفرار من ذلك ووجه حصوله، والتذكر بالذنوب والعيوب، والتنصل منها مع الدلالة على خاص التوحيد وخالصه، واتباع الشرع ومطالبه، في تعليم في قالب التوجيه، وتوجيه في قالب التعليم».

حقيقة أن أحزاب الشاذلى تكشف عن طاقة روحية هائلة، وقدرة خلاقة على التعبير عن الومضات الروحية، والإشراقات والجوانب الانفعالية الإنسانية، وتكشف عن إبداع فنى جميل، «ولا غرو، فإن التعبير الصوفى بجملته لا يخرج فى الحقيقة وواقع الأمر عن طابع العمل الفنى، إذ الأحوال الصوفية وما يعترى قلوب المتصوفين من تواجد وانجذاب، أو ما يمنلونه فى حياتهم أثناء اليقظة أو فى المنام من مدركات وجدانية، لا تختلف فى شىء عن حقيقة الفن ومعناه، إذ هو - أعنى الفن - لم يخرج فى كنهه وواقع وجوده وتحققه ككائن روحى عن كونه تعبيرًا صادقًا أو تصويرًا رائعًا لواقع الحياة على وجدان الفنان، والعمل الفنى فى ذاته ليس إلا فهم الفنان للكائنات والموجودات، لا بالعقل والفكر ولكن بالشعور والوجدان» (٩٩).

وكنموذج من أحزاب الشاذلي، سأقدم هذا النص الرائع «وهو حزب البر»، وهو أجمل أحزاب الشاذلي، مما جعل المرحوم الدكتور زكى مبارك يقول عنه: «إنها خير ما أنتجت القرائح، ولا يغنى ما فيها من قوة المعنى وطرافة الخيال، إن فقرات الحزب تحتوى على دقائق الأسرار والإشارات التي لا يفهمها إلا كبار الحكاء»(١٠٠٠).

ولقد رتبه وارثه سيدى أبو العباس المرسى، رضى الله عنه، كورد بعد صلاة الصبح، كما رتب حزب البحر وردا بعد صلاة العصر.

<sup>(</sup>٩٩) الأدب الصوفى في مصر في القرن السابع الهجرى للدكتور على صافي ص ٧٧.

<sup>(</sup>١٠٠) التصوف الإسلامي للأستاذ الدكتور زكى مبارك جـ ٢ ص ٩٢.

وأغلب هذا الحزب آيات من القرآن الكريم، وهذا تتويج وتجميل له، وفي الحديث الشريف «سمع رسول الله ﷺ بلالا يقرأ من هاهنا ومن هناك فسأله عن ذلك فقال: أخلط الطيب بالطيب فقال: أحسنت»، أخرجه أبو داود من حديث أبي هريرة بإسناد صحيح.

وحزب البر حقيقة من أجمل الأحزاب ويتميز بكلماته المشرقة الفياضة (١٠١) وقد أضفت هذا الحزب إلى ملحق النصوص بالكتاب، كنص لتراث من أجمل التراث، الصوفى، الذى تركه سيدى الإمام الشاذلى لأصحابه وأتباعه.

<sup>(</sup>١٠١) مر بنا فيها سبق بعض الملاحظات على فقرات من هذا الحزب أخذت على الإمام الشاذلي وناقشناها في حينها.

# سيدى إبراهيم الدسوقي «البرهامية»

#### أولا - نسبه.. وحياته:

الدسوقى(١٠٢) هو الإمام برهان الدين إبراهيم بن عبد العزيز أبى المجد، بن على قريش، بن محمد أبى الرضا، بن قمر أبى النجا، بن على زين العابدين، بن عبد الخالق، بن محمد الطيب، بن عبدالله الكاتم، بن عبد الخالق، بن موسى الكاظم، بن جعفر الزكى، بن على الهادى، بن محمد الجواد، بن على الرضى، بن موسى الكاظم، بن جعفر الصادق، بن محمد الباقر، بن على زين العابدين بن الإمام الحسين، بن على رضى الله عنهم أجمعين، وأمد السيدة فاطمة، بنت أبى الفتح الواسطى، خليفة السيد أحمد الرفاعى بمصر، والواسطى هو الرجل الذى لعب دورًا كبيرًا في تأسيس وتشييد بنيان الطرق الصوفية بمصر.

وقد ولد سيدى إبراهيم في الليلة التالية للتاسع والعشرين من شهر شعبان عام ٦٥٣ هـ، وتو في عام ٦٩٣ هـ وتو في عام ٢٩٣ هـ وتو في عام

وتقول الأسطورة: إنه لما وضعته أمه في الليلة التالية للتاسع والعشرين من شهر شعبان، سنة ثلاث وخمسين وستمائة، «اتفق وقوع الشك في هلال رمضان فقال ابن هارون (١٠٤)، انظروا هذا الصغير هل رضع في هذا اليوم، فأخبرت والدته أنه من الأذان فارق ثدييه ولم يرضع، فأرسل ابن هارون يقول لها: لا تحزني، فإنه إذا غربت السمس شرب (١٠٥).

<sup>(</sup>١٠٢) يقول عند المناوى في مخطوطه الكواكب الدرية وحد الورقة ٢٢٨ هو «شيخ الحرقة البرهامية، صاحب المحاضرات القدسية والعلوم والأسرار العرفائية، أحد الأثمة الذين أظهر الله لهم المعينات، وخرق لهم العادات، ذو الناع الطويل، والتصريف النافد، واليد البيضاء في أحكام الولاية، والقدم الراسخ في درجات النهاية، انتهت إليه رياسة الكلام على خواطر الأنام وكان يتكلم محميم اللغات، ويعرف لعات الوحش والطير».

وليس الماوى وحده الذي يرسم هذه الصورة الأسطورية للدسوقي، فقد وحدنا من قبل كيف كانت تصور كتب الماقب والطبقات مشايخ الطرق الصوفية، ولقد حامت الأسطورة حول الدسوقي - كما سنرى - سذ مولده حتى وفاته

<sup>(</sup>١٠٣) وَإِنْ كَانِت بِعض المصادر ترى أنه ولد سنة ٦٣٣ هـ وتوفى سنة ٦٧٦ هـ مثل الإمام الوترى.

<sup>(</sup>١٠٤) صوفى معاصر للدسوقى قال عنه الكركى (أنه مشر عولد الدسوقى، «وكان ابن هارون إدا رأى والد الأستاذ سيدى إبراهيم أعى أبا المجد قام له، ثم ترك ذلك فسئل فقال. ما كان القيام له بل لبحر في ظهره، وقد انتقل إلى زوحته «كتاب مسره» العينين ص ٥

<sup>(</sup>١٠٥) محطوط لسان التعريف لجلال الدين الكركي ظهر ﴿الورقة ١١.

ويحيك البرهاميون الأسطورة حول الشيخ ظانين أنهم بذكرهم مئل هذه الدعاوى، يعلون من قدر سيخهم، والحق أن سُيوخ الطريق براء مما نسبه مئل هؤلاء الأتباع.

فها هو أحد البرهاميين (١٠٦) يقول: «إنه لما بلغ من العمر سنة، أمسك من يحملهم الريح من أولياء الله، وأقعدهم في الأرض، ولما بلغ سنتين أقرأ مؤمني الجن القرآن، ولما بلغ التاسعة فك طلسم السهاء، ولما بلغ اتنتي عشرة نقل مريديه من النار إلى الجنة بإذن الله، ولما بلغ ثلاث عشرة سنة، جعلت الدنيا في يده كأكرة الخاتم، قلبها كيف ساء، ولما بلغ خمس عشرة سنة، خاطب جبريل وعرف الإجمال والتفصيل، ولما بلغ ست عشرة، جاوز سدرة المنتهى، وحصل إليه المراد وانتهى. ولما بلغ سبع عشرة سنة، رأى ما يخطه القلم، وما خطه مما كان ويكون كرؤية احدنا الإناء في يده».

وهكذا نجد أنفسنا أمام جنس آخر أرقى من الأنبياء والملائكة، أمام من جاوز سدرة المنتهى، ورأى الفلم وما يخطه وما خطه، أمام عبد من عباد الله ينقل مريديه من الشقوة إلى السعادة، ومن الجنة إلى النار.

وليس غريبًا بعد ذلك أن يتهم الدسوقى بالقول: بأنه عين الله. يقول مارجوليوت D. S. وليس غريبًا بعد ذلك أن يتهم الدسوقى إلى أكثر مما ذهب إليه الحلاج، فهو يقول: إنه عين الله في حين أن الحلاج قد سمى نفسه الحق»(١٠٧).

ومعنی ذلك: أننا نجد أنفسنا أمام من يقول عن نفسه أكثر مما قال الحلاج، يقول الدسوقی: «أنا موسی فی مناجاته، أنا علی فی حملاته، أنا كل ولی فی الأراضی جمیعهم بیدی، خلع الفقراء ألبسهم الله ربی وربهم ورب كل شیء، أنا فی السهاء شاهدته، وعلی الكرسی خاطبته، بیدی أبواب النار غلقتها، أنا بیدی جنة الفردوس فتحتها، من زارنی، أو زاره – یعنی رسول الله علی بیدی جنة الفردوس أسكنته «(۱۰۸).

الحق أن هذا الكتاب (الجوهرة) أو كتاب منير من كلام القطب إبراهيم الدسوقي، والذي ينسب إلى سيدى إبراهيم الدسوقي معظم مادته، ليست من فكر الإمام البرهامي الكبير، لأنها تتعارض مع الحنط العام لفكره وتصوفه، فإننا سنلمس في حينه تيار التصوف الإسلامي السني في طريقة الدسوقي العملية، ولهذا ينبغي أن نأخذ من هذا الكتاب بحذر، وأن نتوقف عندما نجد الأسطورة تستشرى خلال صفحاته، مع أن هذا الكتاب يعد مرجعًا أساسيًّا لكل الباحثين حول الدسوقي وطريقته.

إن الدسوقى ببساطة يمكننا أن نتصوره مسلمًا طيبًا مباركًا علمه والده، وعنى بتربيته منذ كان صغيرًا، «وكان نبوغه واضحًا ظاهرًا ملفتًا للنظر، وبعد أن حفظ القرآن الكريم وتفقه على المذهب الشافعي، بنيت له خلوة بدسوق»(١٠٩).

<sup>(</sup>۱۰٦) صاحب كتاب «مسرة العينين» حسن شمه ص ٦، ٧.

<sup>(</sup>١٠٧) دائرة المعارف الإسلامية ص ٢٣٨ مادة الدسوقي: ترجمة الشنتناوي.

<sup>(</sup>١٠٨) كتاب منير المنسوب للدسوقي ص ١٤٩.

<sup>(</sup>١٠٩) كتاب من قادة الفكر الصوفى للأستاذ أحمد عز الدين ص ١٩.

. ويبدو أندأمضى سنوات طويلة بخلوته هذه متعبدًا متهجدًا آناء الليل وأطراف النهار، ولما توفى والده «خرج من الخلوة وصلى عليه، تم أراد أن يدخلها فحلف عليه بعض الفقراء ألا يدخلها، فجلس تجاهها، فقطع الناس أسباب معايشهم واشتغلوا بالنظر إليه، وكيف لا وهو مفلح، ومن لا يقع عليه نظر مفلح لا يفلح فأرخى له برقعًا على وجهه»(١١٠).

وإذا كان الدسوقى حفظ القرآن صغيرًا وتفقه بفقه الإمام الشافعى صغيرًا وأظهر هذا النبوغ فى بواكير سنه، فالظاهر أن الذى وجهه إلى ذلك والده. ولم يذكر ذلك أحد من قبل، فما عرف عن الإمام الدسوقى أن فتحه كان وهبيًّا، وأنه هو نفسه قال: «واعلموا وفقكم الله: أن الفقير كان بقرية لابها فقيه ولا معلم، ولكن ذلك بما فتح الله به من فتوح الغيب، من بركة سيد الأنبياء والمرسلين خير الأنام، ومصباح الظلام، ورسول الملك العلام، على قلب عبده إبراهيم الدسوقى الصوفى القرشى الصوفى المقتدى بالقرآن»(١١١).

والدسوقى ليس وحده القائل بمقام الفتح، فهناك صوفية آخرون ذكروا أن مقامهم مقام الفتح من الوهاب، منهم سيدى أحمد البدوى الذى قال:

لسيس لى شيخ ولا قدوة غير خير السرسل طه الأول وجدير بالذكر، أنه «لا توجد رواية تدل على أنه سلك الطريق على يد شيخ للقرية لازمه حتى وصل على يديه، وأذنه بتربية المريدين، ولو كان ذلك والده رضى الله تعالى عنه، إذ لو حدث ذلك لا لا لا لا لا لا لا لا له تعالى عنه القطب الدسوقى إلى أستاذ معين، بل لأعلن القطب الدسوقى ذلك في مجالسه العلمية وما أكثرها، كما هو شأن العارفين مع أساتذتهم، والروايات التي صرحت بذكر شيوخه في الطريق، إنما هي روايات تبرك لا تربية (١١٢) ويقول الدسوقى: «إذا كمل العارف على مقام العرفان أورثه الله علمًا بلا واسطة».

## ثانيًا - الدسوقي.. والتصوف:

نطالع في بعض المصادر (۱۱۳) رأى الدسوقي في التصوف، إذ يقول: (ليس التصوف لبس الصوف)، ورفيق صفاته ورونق بهجته ترقية لا تحصل إلا بالتدرج، فإذا وصل الصوفي إلى حفيقة التصوف المعنوى، لا يرضى بلبس ما خسن لأنه وصل إلى مقامات اللطافة، وخرج من مقامات الرعونة، وعاد ظاهره الحسى في باطنه الإلهى، واجتمع بعد فرقة، وقذف فيه جذوة نار الاحتراق، فعاد الماء يحرفه والملج والبرد يقوى حزامه (۱۱۱).

<sup>(</sup>١١٠) كتاب من قادة الفكر الصونى للأستاد أحمد عز الدين ص ١٩.

<sup>(</sup>١١١) كتاب سيدى إبراهيم الدسوقي وأولياء الله الصالحين لعمد التواب عبد العزير ص ٢٦

<sup>(</sup>١١٢) كتاب من قادة الفكر الصوني الأحمد عر الدين خلف الله ص ٥٢.

<sup>» (</sup>١١٣) كتاب الدسوقي لعبد التواب عبد العزيز ص ٢٦

<sup>(</sup>١١٤) كتاب الدسوقي لعبد العال كحيل ص ١٨، وكتاب من قادة التصوف لأحمد عر الدين خلف الله ص ١٣٥

والطريق عند الدسوقى، كله ذوق: «مقصودى لجميع أولادى أن يكونوا ذائقين لا واصفين، وأن يأخذوا العلوم من معادنها الربانية لا من الصدور والطروس، وما تكلم القوم شيئا إلا ذاقوه، وقلوبهم كانت ملآنة بعطاء الله تعالى ومواهبه، ففاضت منها قطرات من الحياة، التى فيها علومهم عن عين عين حاصل ماء الحياة، وأما الوصاف فإنما هو حاك من حكاية غيره، وعند التخلق والفائدة لا يجد نقطة، ولا ذرة من ذوق القوم »(١٠٥٠).

وكان ينصح مريديه دائبًا بضرورة صفاء نفوسهم، وتجردها من كل الأوصاف والأعلاق الدنيئة، حتى يرقوا إلى أعلى المقامات، ويشاهدوا، فيقول: «السماع والمخاطبة والمشاهدة من المقامات التي لا يصل إليها إلا من صفت نفسه، وخلا قلبه من ظلمة الخواطر، وتجرد من كل وصف دنيء، وتخلق بكل خلق سنى، ولم يطلب في الوجود سوى رضا مولاه، فكان في كل حركاته وسكناته مجموعًا على الله عز وجل لا يبغى سواه، فاعمل لعلك تكون من الذين عادت أرواحهم روحانية لطيفة نورانية، جوالة تجول في الملكوت، وتشاهد الحي الذي لا يموت، وهي تنظر عجائب غرائب ما يكون من الأمر المكنون (١١٦).

ويبدو لنا أن سكر الدسوقى كان أكثر من صحوه، يظهر لنا ذلك بوضوح فى شعره. والمتأمل فى أسعاره، يجد أن الدسوقى أحد الصوفية القائلين بالحقيقة المحمدية، ونلمس ذلك فى هذه التائية الطويلة التى يتضح من خلالها نظرية الحقيقة المحمدية بكل أبعادها عند الدسوقى(١١٧)، وأكثر من ذلك يتضح لنا كيف وصل فى شطحه إلى أن يقول:

أتدرى من أنا قلت أنا يا مناى أنا إذ كنت أنت حقيقتى فقال كندك الأمر إذا تغيبت الأشياء كنت كنسختى ونلمس وحدة الشهود حين يقول:

وما شاهدت عينى سوى عين ذاتها لأن سواها لايلم بفكرتى بنذاتى تقوم النذات فى كل ذروة جدد فيها حلة بعد حلة أنا موجد الأشياء من غير حاجة بكره كون الكون من غير آلتى ويقول:

أنا الواحد الفرد الكبير بذاته أنا الواصف الموصوف بذاته ولعلى كنت على حق حين اتفقت مع «مارجليوث»، في أن الدسوقي، ذهب إلى أبعد ممّا ذهب إليه الحلاج في شطحه.

<sup>(</sup>١١٥) من قادة الفكر الصوفي .. ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>١١٦) كتاب من قاده الفكر الصوني ص ٦٨، ٧٠

<sup>(</sup>١١٧) القصيدة من كتاب الدسوقي «كتاب مبير» من ص ١٦٦. ص ١٦٨. قد ألحقناها بملحق النصوص بالرسالة وهده القهيدة بها أبيات غير مورونة. يكثر بها الزحاف والعلِل.

وعلى الرغم من وجود شبهة القول بالحلول في قصيدة الدسوقي إلا أنه نفي الحلول بعد ذلك حين قال:

فأوصلت ذاتي باتحادي بذاته - بغير حلول بل بتحقيق نسبتي

ولعل تائية الدسوقى التى ألحقناها بملحق النصوص، تصور لنا بوضوح الجانب النظرى من تصوف الدسوقى، وهو يقوم أساسًا على نظرية، تنقل النور المحمدى أو «الحقيقة المحمدية»، فالنبى محمد على هو فى رأى الدسوقى قبضة من نور الله، قال لها: كونى محمدًا فصارت محمدًا، ومعنى هذا أن محمدًا ليس بشرًا، ولكنه جزء من ذات الجزء، أو قل من ذات الله تعالى، كان قبل خلق آدم يحيا كملك فى عالم الملكوت، فلما خلق الله آدم من تراب حلت فيه تلك الحقيقة المحمدية، ثم انتقلت إلى ابنه شيت، ثم إلى أدريس، وهكذا ظلت تلك الحقيقة المحمدية تنتقل من نبى إلى نبى حتى ظهرت فى خاتم النبيين محمد الحسن، وهكذا ظلت تنتقل من قطب إلى قطب، حتى ظهر إبراهيم الدسوقى، فحل فيه ذلك النور، أو الحسن، وهكذا ظلت تنتقل من قطب إلى قطب، حتى ظهر إبراهيم الدسوقى، فحل فيه ذلك النور، أو تلك الحقيقة المحمدية، كما حلت فى النبيين من قبل، ولكنها قد أخذت اسمًا جديدًا فى الذين حلت وتحل فيهم بعد النبى محمد على من الله ويسمى الذى تحل فيه قطبًا ومن قبل كان يسمى نبيا ورسولاً (١١٨٨).

ومن هنا نلاحظ، أن القطب عند الدسوقى: «قديم أزلى، من حيث الحقيقة الروحية، وإن كان حادثًا من حيث التشخص الجسمانى، وهذا هو عين ما ذهب إليه الفاطميون من القول بالمثل والممثول، فالمثل هو الدسوقى وأحزابه من الأقطاب، والممثول هو الحقيقة المحمدية الأولية الأبدية القائمة فى عالم الملكوت، ثم إن هذه النظرية القطبانية لا تختلف فى شىء عا قررته الفلسفة الأفلاطونية، من أن لكل موجود فى هذا العالم منلاً يطابقه فى عالم المثل، أو قل فى عالم الملكوت، فالدسوقى إذن لم يك أحد أولئك المتصوفين الذين بنوا تعاليمهم على الإلهام وحده، وإنما أفاد فى تصوفه إلى حد كبير من النظريات الفلسفية التى مصدرها العقل والتفكير (١٧٩).

أما الجانب العملى من تصوف سيدى إبراهيم الدسوقى فيظهر فيه بوضوح التصوف السنى كها سنرى.

فقد كان الدسوقى يقول لمن يطلب منه سلوك الطريق: «يا فلان: اسلك طريق النسك على كتاب الله تعالى وسنة نبيه محمد على وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت إن استطعت إليه سبيلا، وعلى أن تتبع جميع الأوامر المشروعة والأخبار المرضية، والامتثال بطاعة الله عز وجل قولاً وفعلاً واعتقادًا، وألا تنظر يا ولدى إلى زخارف الدنيا ومطاياها وقماشها ورياشها وحظوظها، واتبع نبيك في أخلاقه، فإن لم تستطع فإن نزلت عن ذلك هلكت، واعلم يا ولدى أن طريقتنا هذه طريقة

<sup>(</sup>١١٨) الأدب الصوفى في مصر ص ١٣٥، ١٣٨٠

ر (١١٩) المرجع السابق ص ١٣٧٠

محفيق وتصديق وجهد وعمل وتنزه وغض بصر وطهارة يد وفرج ولسان، فمن خالف شيئًا من أمنالها رفضه الطريق طوعًا أو كرهًا»(١٢٠).

وكنيرا ما كان ينصح أتباعه باتباع الشريعة الغراء فيقول: «اسلك المناهج السديدة، والشريعة القويمة السديدة البهية الساطعة اللامعة التي من عمل بها كان عمله مضمونا، فإن من سلكها واتبع أمرها نجا، فإن الله أمركم أن تطيعوا ولا تعصوا وأن، تستقيموا ولا تلهوا، قال الله تعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا، واتقوا الله إن الله شديد العقاب \*(١٢١) ويقول في قوة لأتباعه ناصحًا لهم بالتمسك بأهداف الشريعة: «من أحب أن يكون من ولدى فليحبس نفسه في قمقم الشريعة، وليختم عليها بخاتم الحقيقة، ليقتلها بسيف المجاهدة وتجرع المرارات، الشريعة أصل والحقيقة فرع، فالشريعة جامعة لكل علم خفى، وجميع أصل والحقيقة فرع، فالشريعة جامعة لكل علم مشروع، والحقيقة جامعة لكل علم خفى، وجميع المقامات متدرجة فيها»(٢٠٠٠).

الحق أن الجانب العملى من تصوف الدسوقى، يقوم على العمل بكتاب الله تعالى وسنة رسوله، كما يقوم على (اصطناع المكابدة والمجاهدة، وذلك بالإكثار من الصيام والقيام والذكر وقراءة القرآن، وبالتسبيح والتقديس والدعاء والابتهال من جهة، وعلى الزهد فى الدنيا والترفع عن اللذائذ، والشهوات، والابتعاد عن ضروب اللهو، وأن يرضى المريد بما قد يصيبه فى حياته من متاعب ومضايقات من جهة أخرى)(١٢٣)، وفى ذلك يقول الدسوقى، من أحب أن يكشف له عن الأنوار ويسقى من دن الدنو وخمر الخمار، وتطلع فى قلبه شموس المعانى والأقمار، فليلزم عبادة ربه فى الأسحار، ويداوم الاستغفار (١٢٤).

وإذا كان بعض أبناء الطريقة البرهانية في عصرنا، هذا، قد خالفوا طريق شيخهم البرهاني الكبير، وبعدوا عن تصوفه العملي السني، الداعي إلى العمل بكتاب الله تعالى وسنة نبيه الكريم، فإن سيخهم في القرن السابع الهجري كان يخشي هذا اليوم، ويدعو أتباعه ألا يسيئوا إلى طريقته، أو يدنسوها، أو يبتدعوا البدع والخزعبلات، يقول الإمام الدسوقي، لمثل هؤلاء الأتباع: (يا أولادي ناشدتكم بالله، لا تسيئوا إلى طريقي، ولا تلبسوا في تحقيق، ولا تدلسوا ولا تدنسوا.، وإن كنتم صحبتمونا لتأخذوا من غير عمل فلا حاجة لنا بكم)(١٢٥).

ولطالما حذر أتباعه من مخالفة طريقه، (.. وإنى أبرأ إلى الله ممن يأخذ على الطريق عوضا من الدنيا،

<sup>(</sup>١٢٠) مخطوط الطبقات الوسطى للشعرابي ظهر الورقة ١٠٨.

سورة الحشر -- آية ٧.

<sup>(</sup>١٢١) كتاب الجوهرة المنسوب للدسوقي ص ٧٧.

<sup>(</sup>١٢٢) طبقات الشعرابي ص ١٤٤.

<sup>(</sup>١٢٣) الأدب الصوفي في مصر ص ١٣٥٠

<sup>(</sup>١٢٤) مخطوط الكواكب الدرية للمناوي وجه الورقة ٢٢٧٠

<sup>(</sup>١٢٥) مخطوط الطبقات الوسطى للشعراني وجه الورقة ١٠٦.

و يتلف طريقى من بعدى، ويخالف ما كنت عليه أنا وأصحابى، اللهم إن كان أحد من أصحابى يفعل خلاف طريقى، فلا تهلكنى بذنوبهم، فإن الله يبغض الفقير الذى يبيع أخلاق أهل الطريق بلقمه، وطريقى إنما هى طريق تحقيق وتدقيق، فيا أولادى إن كنتم أولادى وخالفتمونى فأنتم كاذبون)(١٢٦٠).

### الدسوقى .. والكرامات :

مع أن شيخ الطريقة البرهانية سيدى إبراهيم الدسوقي، كان يخشى على طريقته من الأتباع الكاذبين، ومروجى الأساطير، ومنتفعى الطريق، إلا أن بعض هؤلاء الأتباع ملأ الدنيا بكرامات أسطورية حول سيخهم الكبير، رغم أن الدسوقى كان يرى بل يقول: إن «خواص الخواص جعلوا زواياهم قلوبهم، ولبسوا تقواهم، وخوفهم من ربهم ومولاهم، قد رفضوا الكرامات، ولم يرضوا بها وخرجوا عنها لعلمهم، أنها من ثمرة أعمالهم، فلم يطيروا في الهواء، ولم يشوا على ماء، ولم يسخر لهم الهواء، ولم تبصبص لهم الأسود، ولم يضربوا أرجلهم بالأرض فيتفجر الماء، ولا لامسوا مجذوما ولا أبرص فبرئ، ولا غير ذلك فخرجوا من الدنيا، وأجورهم موفورة كاملة رضى الله عنهم أجمعن (١٢٧).

ولقد وجدنا من قبل مثل هذه الأوهام والأساطير تدور حول سيوخ الطرق الصوفية، وسيوخ الطرق منها براء..

وأسد غرابة من ذلك، ما ذكره المناوى في الكواكب الدرية، ونقله عنه النبهائي في كرامات الأولياء حيث قال: إن من كراماته أن التمساح خطف صبيا، فأتته أمه مذعورة، فأرسل نقيبه فنادى بشاطئ البحر، معشر التماسيح: من ابتلع صبيا فليطلع به، فطلع ومشى معه إلى الشيخ، فأمره أن يلفظه فلفظه حيا، وقال للتمساح مت بإذن الله فمات(١٢٨).

ويزداد الأمر سناعة وضلالة حين نعلم أن هؤلاء المرتزقة، قد صوروا شيخهم في صورة الإله ويقولون بهتانًا وزورًا: أنه قال: أذن لي ربي أن أتكلم، أقول: أنا الله فقال لي: قل أنا الله ولا تبال، وذكروا عنه أقوالا تصل بالدسوقي إلى درجة الكفر، والرجل برىء مما نسبوا إليه، فها هو أحدهم الشرنوبي البرهاني في طبقاته يذكر نصًا طويلًا وينسبه إلى الدسوقي فيقول: قال الدسوقي: من كرامتنا، أنى لما وردت على النيران هربت خوفًا منى، فرفستها برجلي، قصارت رمادًا، وصرخت عليها فغلقت أبوابها السبعة، ومنها قال لي ربى: لك البشرى أنت وأتباعك، ومنها تكرم ربى على أنا وأتباعي بدخولهم الجنة كرامة لأجلى، ومنها فتح أبواب الخير لأهل الطرق الأربع، ومنها أنى أعطيت سجادة من نور ليست تعطى لأحد غيرى إلى يوم القيامة، ومنها أنى سددت أبواب جهنم بفوطتي.. وفتحتها نور ليست تعطى لأحد غيرى إلى يوم القيامة، ومنها أنى سددت أبواب جهنم بفوطتي.. وفتحتها

<sup>(</sup>١٢٦) من قادة الفكر الصوبي ص ١٥٩، ٢٦٠.

<sup>(</sup>١٢٧) كرامات الأولياء للنمهاني ص ٢٣٩ (المرجع السابق ص ٢٣٩).

<sup>(</sup>١٢٨) طبقات الشرنوبي طبعة مصر ١٣٠٥ هـ ص ٢، ٣، ٤. وذكره عنه أيضا الشيخ فرج غنيم في كتابه غذاء الباحث في التصوف ص ٣٢ إلى ٣٤.

لأعدائي، وأدخلتهم فيها، ومنها أن صنح أبواب الجنة الثمانية بيدى وَأدخلت أمة محمد في فيها، ومنها أن صنح الميزان بيدى أصبر حسنات مريدى أثقل من سيئاتهم، ومسست عليها بيدى فصارت سيئات المنكرين على أثقل من حسناتهم ولو كانوا مطيعين، ومنها أنه إذا دعانى مريدى أجبته ولو كان خلف قاف، ومنها أنى أدخل أتباعى يوم الحشر أعلى مرتبة من أتباع غيرى، ومنها أن أول من نطق بكلمة التوحيد رسول الله والصحابة ثم أنا، ومنها أن الله تعالى سكن في قلبى التوحيد، قبل آدم وحواء، وقبل المعرش والكرسى واللوح والقلم والسموات والأرض، وقبل الماء والطين، ومنها أن ربى جعلنى قبل بناء البيت الحرام، وأعطانى علومًا ليس يحصيها إلا هو، ومنها أن الله تعالى أجرى لسانى على طلاسم القرآن العظيم، ومنها أنه أذن لى ربى أن أتكلم وأقول أنا الله، فقال لى قل أنا الله ولا تبال، ومنها أنه إذا وافت الدنيا ميعادها، ثم نفخ إسرافيل فى الضور فلا ينفخ إلا بإذنى».

ولا أجد فى النهاية تعليقا على هذه الخرافات والأوهام التى افتراها أتباع الدسوقى على شيخهم الجليل أجمل من قول الدسوقى نفسه: اللهم إن كان أحد من أصحابى يفعل خلاف طريقى فلا تهلكنى بذنوبهم، فيا أولادى إن كنتم أولادى وخالفتمونى فأنتم كاذبون.

ولقد رأينا من قبل، كيف كان منهج طريقته العملية؟ يدعو إلى اتباع كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم، وما هذا الهراء وتلك الخرافات التى امتلأت بها صفحات كتب المناقب والطبقات من مريدى الطريقة، فشيوخهم لم ينطقوا بها بل تقولوها وافتروها على هؤلاء الشيوخ الأتقياء، فها كانت دعوة أصحاب الطرق الصوفية إلا دعوة المسلمين إلى التوبة والاستغفار والهداية والعمل بكتاب الله وسنة رسوله الكريم، يقول الدسوقي لأتباعه: «.. وإنما آمركم بما أمركم به ربكم، وإن نقضتم العهد فإنما هو عهد الله لا عهدى»(١٢٩).

<sup>(</sup>١٢٩) كتاب سيدي إبراهيم الدسوقي لعبد العال كحيل ص ٤١

# الدسوقى والطريقة الدسوقية «البرهانية»

### مبنى الطريقة البرهانية:

يقول الإمام محمد بن على السنوسى الإدريسى: (١٣٠) «وأما طريق السادة البرهانية، فهو المنسوب إلى الشيخ برهان الدين إبراهيم الدسوقى، وهو مبنى على الذكر الجهرى، ولزوم الجد فى الطاعات، وارتكاب خطر أهوال المجاهدات، وذبح النفس بسكين المخالفات، وحبسها فى سجن الرياضة، حتى يفتح الله عليها بالسراج فى رياض المعرفة، ومن شأن أهل هذه الطريقة السنية الاستكثار بذكر «دايم»، بياء النداء، «سيها فى ضم مجالس التلاوة والذكر الجهرى بالجلالة مع الهوية، ومن شأنهم لبس الزى وهو الأخضر»(١٣١).

ويصف الإمام الدسوقى نفسه طريقته فيقول «آه، آه، ما أحلى هذه الطريقة ما أسناها وما أمرها، ما أصعب مواردها، ما أعجب واردها، ما أعمق بحرها، ما أكثر أسدها، ما أكثر حياتها وعماريها، فيا لله يا أولادى لا تتفرقوا، واجتمعوا يحميكم الله من الآفات ببركة أستاذكم»(١٣٢).

وحقيقة الطريق لا يقدر عليها إلا كل مجاهد للنفس مجالد لهواه.

يقول الإمام الدسوقى: «واعلم أن الطريق إلى الله تفنى الجلاد، وتفتت الأكباد وتضنى الأجساد، وتدفع الشهاد، وتسقم البدن وتذيب الفؤاد، فهيمان القلب فى باطن الأمر، ونشآن السكر فى مداومة الذكر، ومجاهدة النفس والحواس والحسّ فى حصول الأنس، وهو الهيمان الحقيقى المشكور، الذى هو أفضل من هيمان كل واد ودأب مبرور، والمحاقظة على السنن والفروض، والتأهب يوم العرض »(١٣٣).

الطريقة كلها عند الدسوقى «ترجع إلى كلمتين، تعرف ربك وتعبده فمن قبل ذلك عنده فقد أدرك الحقيقة والشريعة»(١٣٤).

ويلاحظ أن الدسوقى يجعل «الطريقة كالخلافة أو الإمامة، تأخذ العهد والتربية من شيخ عن سيخ».

ولعلنا نتلمس في ذلك وجود أثر شيعي في فكر شيخ الطريقة البرهانيه.

<sup>(</sup>١٣٠) مؤسس الطريقة السنوسية (١٢٠٢هـ - ١٢٧٦هـ).

<sup>(</sup>١٣١) مخطوط السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين وجه الورقة ٣٥.

<sup>(</sup>١٣٢) ذكر. عبد التواب عبد العرير في كتابه سيدى إبراهيم الدسوقي ص ٦٦.

<sup>(</sup>۱۳۳) کتاب میر.. ص ۱۳۶.

<sup>(</sup>۱۳٤) طبقات الشعراني الكبرى ص ٤٤٠.

ونحن لا نتصيد أى فكرة شيعية فنلصقها بأصحاب الطريق، ونقول بوجود هذا الأثر في خطهم الفكرى، ولكنا نرجح احتمال وجود صلات شيعية في فكر هؤلاء المتصوفة من أصحاب الطريق. فمئلاً هذه الفكرة; وهي أن الطريقة يجعلها الدسوقي كالإمامة وتربية المريد بواسطة شيخ يقول عن ذلك الدسوقي: «رأس مال المريد المحبة والتسليم، وإلقاء عصا المعاندة والمخالفة، والسكون تحت مراد شيخه وأمره»(١٣٥).

وعند الدسوقى من أهم واجبات المريد، «أن لا يتكلم إلا بدستور من سيخه إن كان جسمه حاضرا، وإن كان غائبا يستأذنه بالقلب، وذلك حتى يترقى إلى الوصول إلى هذا المقام فى حتى ربه عز وجل، فإن الشيخ إذا رآه هكذا رقاه بالأدب مع الله، ورباه بلطيف الشراب، وسقاه من ماء التربية، ولاطفه بالسر المعنوى الإلهى، فياسعادة من أحسن الأدب مع ربه، ويا شقاوة من أساء(١٣٦).

والحقيقة التي أكدناها كثيرًا، هي أن الجانب العملي بن الطريقة البرهانية يتساوق تماما مع التصوف السنى العملى «إذ أقام الدسوقي كل وزن للشريعة حتى إنه عد الطريقة أو الحقيقة سيئا ثانويا بالنسبة للشريعة »،(١٣٧) ولكن الدكتور الصافي بعد ذلك يستذرك ويقول: «ولكنه مع ذلك قد اختلف مع الشريعة في الجانب الاعتقادي، وذهب في الجانب النظري من تصوفه إلى اعتناق فكرة تنقل النور المحمدي (١٣٨).

وهذا ما وصلنا إليه أيضا من تتبعنا لفكر الدسوقى من الناحية العملية والنظرية، ونتفق في ذلك تماما مع الدكتور صافى.

والحق أن الذي يهمنا في المقام الأول، هو الجانب العملى، من فكر أصحاب الطرق الصوفية، ذلك أن الطرق الصوفية تمثل حركة التصوف العملى في الفكر الصوفي الإسلامي، وقد رأينا من قبل أن حركة التصوف العملى دعوة عملية لتوبة المريد واستغفاره وهدايته، للعمل بكتاب الله وسنة رسوله، ولهذا وجدنا الدسوقي يقول: «إني استخرت الله تعالى في أن الولد يلبس الخرقة النظيفة العفيفة على كتاب الله تعالى وسنة رسوله المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة النظيفة العفيفة على كتاب الله تعالى وسنة رسوله المناهدة النظيفة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة النظيفة المناهدة المن

وإذا كان الطريق شيخًا ومريدًا بينها عهد، فقد اهتم إمام الطريقة الدسوقية بإرشاد هؤلاء الأشياخ والمريدين إلى الطريق الحق، فها هو يحذر الشيخ من الرشا، «إن أردت أن تكون ولدى حقا فاخلص العبودية لله عز وجل، واجعل واعظك من قلبك، وكن عاملاً بجسدك وقلبك، ولا تأخذ لأحد من المريدين درهما، فإن هذه طريقي ومن أحبني سلك معى فيها، فإن الفقير الصادق، هو الذي يطعم اللاس ولا يطعمونه، ويعطيهم ولا يعطونه، فإن الرشا في الطريق حرام، وشيخكم قد بايع الله تعالى ألا

<sup>(</sup>١٣٥) ذكره عبد التواب عبد العزير بكتابه سيدى إبراهيم الدسوقي ص ٧١.

<sup>(</sup>١٣٦) طبقات الشعراني الكبرى ص ١٥٣.

<sup>(</sup>١٣٧) الأدب الصوبي. ص ٤٥.

<sup>(</sup>١٣٨) المرحع السابق أص ٤٦.

<sup>(</sup>١٣٩) كتاب سير للإمام الدسوقي ص ٩٨.

يأخذ فلسا ولا درهما، ولا يأكل طعاما إلا إن سلم من العلل»(١٤٠)، «وعند الدسوقى أن الذى يقدم فى الطريق هو من فتح عليه الله» ليس لأحد أن يقدم فى الطريق لكبر سنه وتقادم عهده، إنما يقدمه فتحه، ومع هذا فمن فتح عليه منكم فلا يرى نفسه على من لم يفتح عليه، وتأمل يا ولدى، إبليس اللعين لما رأى نفسه على آدم عليه السلام وقال: أنا أقدم منه وأكثر عبادةً وقدرًا كيف لعنه الله تعالى وطرده ؟(١٤١).

## واجبات الشيخ كها يرى الدسوقى:

ومن أهم واجبات الشيخ كما يرى سيدى إبراهيم الدسوقى: حمل الناس على التوبة من المعاصى، «تتوب الناس، وتدعوهم إلى طاعة الله، وتأمرهم وتنهاهم، وتحذرهم وتنذرهم، وتخوفهم وتعظهم، وتكون مجتهدًا فيها يفلح مريدك، والمريد على قدر ما يربى ممن يتوبه، فكن آمرًا بالأعمال الصالحة، تعمل بنفسك، وتأمر بالعمل، فإذا رآك الذين تأمرهم بالعمل عاملًا عملوا، أو سمعوا وعملت فيهم الموعظة، وإن كنت يابطال بطالًا وتأمرهم بالعمل قالوا: يعدل هذا نفسه ويقوم ويصوم فإن كنت عاملًا ولم تعظهم وعظتهم أعمالك التي يرونها، فإن الأعمال أعظم موعظة من الأقوال(١٤٢).

وبالنهبة لواجبات المريد مع شيخه، فقد رأينا من قبل، أن أهم هذه الواجبات كما يقول الدسوقى: «وللمريد مع شيخه الأدب، وحسن الطلب، والتسليم للشيخ وأن لا يتكلم إلا بدستوره»(١٤٣).

وكم نبه الدسوقى أتباعد إلى أن الطريقة ليست ورقة إجازة من شيخ لمريده، يا ولدى عليك بالتخلق بأخلاق الأولياء لتنال السعادة، وأما إذا أخذت ورقة إجازة وصار كل من نازعك تقول هذه إجازتى بالمشيخة دون التخلق، فإن ذلك لا شيء إنما هو حظ نفسى، لكن اقرأ الإجازة، واعمل بما فيها من الوصايا، وهناك تحصل على الفائدة ويحصل لك الاصطفاء، وهذه طريق مدارج الأولياء قرنًا بعد قرن، وجيلًا بعد جيل إلى آخر الدنيا(١٤٤٤).

### فروع الطريقة البرهانية:

تتفرع الطريقة البرهانية إلى الطريقة: الشهاوية، والطريقة الشرنوبية، والطريقة العاشورية، والطريقة العاشورية، والطريقة التازية.

<sup>(</sup>١٤٠) محطوط الطبقات الوسطى للشعراني ظهر الورقة ١٠٩.

<sup>(</sup>١٤١) كتاب منير للقطب الدسوقي ص ٨٣، ٨٤.

<sup>(</sup>١٤٢) المصدر السابق

<sup>(</sup>۱٤۳) کتاب منیر ص ۲۰.

<sup>(</sup>١٤٤) طبقات الشعراني الكبرى ص ١٤٦.

## الدسوقى .. والسماع:

مر بنا كيف كان الإمام الشاذلى، والإمام الرفاعى، من المنكرين للسماع لأنه يفسد الطريق، وها نحن نجد أيضا الإمام الدسوقى من المنكرين له واعتباره من آفات الطريق، يقول شيخ الخرقة البرهانية وصاحبها: «يا من قتل نفسه ولم يسمع، يا من اشتغل باللهو والزهو والسرور وللغناء يسمع، يا مفتون، إلى متى ترجع ما خلا للوعظ منك موضعًا»(١٤٥).

ومن العجيب أن بعض مريدى الطرق الصوفية بعد وفاة أصحاب الطريق، خالفوا أصول شيوخهم الذين أنكروا السماع، وهاموا في سماعهم، بل اعتبروه من مستلزمات حلقات الذكر، كما نرى ذلك لدى بعضهم في أيامنا هذه.

## صلة الدسوقى بأصحاب الطرق الصوفية الأخرى:

ذكرنا من قبل صلة الدسوقى بالرفاعى، وقلنا: إن أبا الفتح الواسطى مبشر الطريقة الرفاعية عصر، والد السيدة فاطمة، أم سيدى إبراهيم الدسوقى، وصلة الدسوقى بالبدوى تظهر فى اشتمال حزب الدسوقى الكبير على كلمات كثيرة من حزب سيدى أحمد البدوى، «ولا يعقل اشتراك الحزبين فى هذه العبارات بدون وجود رابطة روحية قوية بين هذين القطبين الجليلين»(١٤٦).

وقد نقل الإمام البقاعى فى طبقاته نقلًا عن العارف أحمد الشناوى البدوى الطريقة، أن البدوى قال للقطب الدسوقى: «أما سمعت وعلمت أننا أخذنا العهود والمواثيق على بعضنا؟، أما سمعت وعلمت أن الله حرم على من يفرق بيننا خيرى الدنيا والآخرة، أما سمعت وعلمت أن الله لعن من يقول هذا على طريقة ؟، أما تعلم أن الله لعن من يقول هذا له مجلس ذكر، وهذا ليس له مجلس ذكر، أما تعلم أن الله تعالى فتح على من لم يفرق بيننا(١٤٤٧).

وعن صلة الدسوقى بالشاذلى يقول البعض: إن هناك دليلًا واضعًا على وجود هذه الصلة، وهى استمال الحزب الكبير للدسوقى على الحروف المركبة فى الدائرة الشاذلية، ووجود هذه الحروف فى الورد لا يأتى عن طريق المصادفة بل لابد أنه تلقاها عن الشاذلية»(١٤٨).

ولكننا سنبين فيها بعد خطأ نسبة حزب الدائرة إلى الشاذلي، وبالتالي عدم أخذه عن الشاذليه.

<sup>(</sup>١٤٥) كتاب منير المسوب للدسوقي ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٤٦) من قادة الفكر الصوني الأحمد عر الدين خلف الله ص ٥٠٠.

حرب البدري وحزب الدسوقي علحق النصوص بالكتاب

<sup>(</sup>١٤٧) محطوط طبقات الأبرار للبقاعي ظهر الورقة ١٢٦

<sup>(</sup>١٤٨) من قادة الفكر الصوبى ص ٤٢.

## تراث الدسوقى

ترك الدسوقي الكثير من التعاليم والمواعظ والحكم، وله شعر صوفي قليل.

وبالنسبة لأسلوب أشعاره فهو «جار في جملته من حيث الأسلوب على غط عموم المتصوفة في هذا العصر، إذ ساد شعره عبارات الحب الإلهي، وكثرت فيه كلمات الساقى والشراب، وغير ذلك من نعوت الخمر، وأوصاف الحق أو ذات القدس »(١٤٩).

وأقدم له هذه التائية المختصرة نموذجا لشعره:(١٥٠٠

سقاني لمحبوبي بكأس المحبة ونسادمسنى سبرا بسبر وحسكمة ولاح لنا نور الجسلالة لوأحنا وكنت أنــا الساقى لمن كــان حاضــرًا وكان دليلي يهوم حضرة قهدسية بإذن من المختار خير مهذب وعاهدني عهدًا حفظت لعهده وحبكمني في سائس الأرض كلها وأوهبني منه عصاة لسجنهم وفي أرض صين الصين والشـرق كلها أنا الحرف لاأقرأ بكل مناظر وكم عالم قد جاءني وهو منكسر مريدى محفوظ بعين عناية وذكرى ملأ الأقطار شرقًا ومغربًا وما قلت هـذا القــول فخـرًا وإنمــا أنا عن. حقيق ابن أبي المجد من الوري

فتهت عملى العشاق شكرًا بخلوتي فا كان أهنى جلوتى ثم خلوتى لصم الجبال الراسيات لدكت أطوف عليهم كرة بعد كرة على المرتضى الكرار ينوم الكريهة وإن رسول الله شيخيى وقدوتي وعشت وثيقًا صادقًا بمحبتى وفي الجن والأشباح المردية فكنت عليهم دعوةً ثم نقمة. إلى أقصى بــلاد الله صحت ولايـتي. وشاعت طريقي في الورى بعد غيبتي فرد بفضل الله من أهل خرقتي. من الله إذ لاحت عليه إنسارتي وكل الورى من أمر ربي رعيتي أتى الإذن حتى يعرفون طريقتي وشيخى رسول الله خير البريّة

والشطح واضح في هذه القصيدة، ومعظم قصائد الدسوقي على هذا المنوال. ومن شعره الذي يتضح فيه عبارات الحب الإلهي وعبارات السكر والشراب هذه الأبيات (١٥١). رح على السراح رغم الصحى فلحا الله عليها من لحا

<sup>(</sup>١٤٩) الأدب الصوني في مصر في القرن السابع الهجري ص ١٤٢.

<sup>(</sup>١٥٠) كتاب السمو الروحى فى الأدب الصونى، وكتاب منير المنسوب لسيدى إبراهيم الدسوقى.

<sup>(</sup>١٥١) كتاب منير للقطب الدسوقي ص ١٨٧، ص ١٨٨.

خسرة الحب التي قد ذقتها أنجم طاف بها بدر وحبى راحت الأرواح في راحت أيها المعازل فيها خلني لا تلو من فقيسرًا إن بكي إنما المعشق زناد قادح فأرح نفسك من هذا العنا

كاسها بدل حزنى فرحا أخجلت بهجته شمس الضحى تثبت الفرح وتنفى الترحا إن عنرى في هواها فضحا أو تغنى أو شكا أو صرحا بحراق من فوادى مدها واطرح النفس إلى من طرها

### أحزاب الدسوقى:

ذكرنا من قبل أن الحزب الصغير للدسوقى به بعض ألفاظ حزب سيدى أحمد البدوى، (وقد ألحقنا نص هذا الحزب بملحق النصوص بالكتاب) ويقول شارح حزب الدسوقى عن الألفاظ المستعجمة بهذا الحزب: «أحمى حميثا أطمى طميما. هده الأسهاء سريانية، وفيها أسرار ربانية، يعرفها ذوو المعارف اللدنية، فمعنى أحمى: يا مالك، وفي سره يا مالك الملك العظيم الأعظم وأنت الحى القيوم، وحميثا: إشارة إلى مملكته التي يتصرف فيها بمشيئته، ويظهر فيها مظاهر أسمائه بإرادته، فكأنه يقول: يا مالك الأسرار، يا مالك الأنوار، يا مالك الليل والنهار، يا مالك السحاب المدرار، يا مالك الشمس والأقمار، يا مالك الجنة والنار، يا مالك كل شيء، وأسرار هذا الاسم عجيبة لا تفي بها العبارة، وأما أطمى، فهو بمنزلة من يصفه تعالى بالصفات الجلالية والكمالية من العظمة والكبرياء، والعهد والغلبة، والعزة والانفراد في ذلك كله، فكأنه يقول يا قاهر كل شيء، يا قادرًا على كل شيء، يا عالمًا لكل شيء، يا مدبر كل شيء، وطميثا: إشارة إلى الأشياء التي يتصرف فيها بسائر مظاهر ومن أطلعه عليه من نبى وولى كبير (١٥٠٠).

وهذا التفسير الذي قاله البرهاني محمد البهي لا يقنعنا، فإن منل هذه الألفاظ التي وردب في أحزاب مشايخ الطرق الصوفية يحتمل لها عندنا تفسيران:

الأول: أن تكون هذه الألفاظ وضعت وأدخلت في أحزاب مشايخ الطريق من بعض المريدين، الذين اشتغلوا بالكلام، وعلم الحروف والأسهاء والأوفاق(١٥٣). أو أن هذه الحروف المنفطعة يحتمل أن

<sup>(</sup>١٥٢) محطوط شرح حرب الدسوقي بدار الكتب لمحمد البهي ورقة ٤.

<sup>(</sup>١٥٣) شرح ابن خلدون فى مقدمته هذا العلم وقال عنه «اعلم أن علم الحروف والأسهاء والأوفاق من العلوم الحادثة فى الملة الإسلامية، مى تفاريع علم السيميا، بقل وصفه من علم الطلسات فى اصطلاح أهل التصرف من المتصوفة، وكان أول من أطهرها حامر بن حيان، الذى اشتهر بجابر الصوفى، فقد تصفح حابر الكتب القديمة عبد السريان والكلدان من أهل بابل، وعبد القبط من أهل مامل، وخلص مها علوم الكيمياء والسحر والطلسات، ووضع فيها التآليف، ثم تعد مسلمة من أحمد المجريطى إمام اهل الأبدلس فى التعالم السحريه، قوضع مها كتاب «عايه الحكم»، وحدب أن حدم غلاه الصوفية إلى كشف حجاب الحس

تكون إشارات صوتية لا يعرفها إلا من تذوقها فعلًا، فلا تكون أحوالًا وأسرارًا ولا يصل إلى معرفه حقيقتها أو محاولة تأويلها أو تفسيرها إلا صاحب هذه الأحوال.

وَالتَفْسيرِ الأول يؤكده حزب الدائرة الشاذلية المنسوب إلى الشاذلي، والذي أخذ منه الدسوقي هذه ِ الألفاظ المستعجمة تحزبه الكبير، وهي (طهور. بدعق. محببة. صوره محببه. سقفاطيس أحون).

والحق أن نسبة هذا الحزب إلى الشاذلى غير صحيحة، وقد أخطأ اليافعى (١٥٤) حين ذكر في كتابه الدر النظيم: أنه رأى حزب الدائرة بخط شهاب الدين بن الشيخ تقى الدين بن الشيخ أبى الحسن الشاذلى، «الذى يرويه عن والده رضى الله عنها، فيقول: «أملانى والدى - أطال الله بقاءه - هذا الحزب وقال: اعلم يا بنى أنه لا يحيط بعظم هذه الدائرة إلا من هداه الله بعونه، وهداه وأبان له من نوره (١٥٥٥).

ويفند عمار كلام اليافعي فيقول: «ومن عجب أن يرى اليافعي خط الشيخ أبي الحسن الشاذلى، ويروى عنه ما لم يروه ابن عطاء الله، ترجمان المدرسة الشاذلية، ولا ابن الصباغ مؤرخها، وما لم يقل به خلفاؤه من المناسبة: أمثال أبي العزايم ماضى أو عبدالله بن سلطان، أو الحبيبي أو أبي الحسن بن مخلوف أو غيرهم، بل إنه كان معاصراً لابن باخلاً المتوفى سنة ٧٢٣ هجرية ولتقى الدين السبكي المتوفى سنة ٥٦٧هم، تلميذ ابن باخلا، وكل منها لم يرو عنه سيء من ذلك. بل لقد جاء بعد أبو المواهب الشاذلى، وإبراهيم المواهبي، والشيخ زروق وأحمد بن عقبة الحضرمي، وشمس الدين الحنفى، ومحمد وفا، وعلى وفا رضى الله عنهم جميعاً، من أبناء القرن التاسع، ولم يرو أحد منهم عن الشاذلى نبيئاً من ذلك، وهؤلاء كبار زعاء المدرسة الشاذلية ومن الطبقة الخامسة» (١٥٦).

=وظهور الخوارق على أيديهم بالتصرف فى عناصر الطبيعة، فاستعملوه استعمال العام فى الخاص، وما وافى القرن السابع الهجرى حتى وضع فيه التآليف الكثيرة، أبوالعباس البوني، وابن عربى الحاتمي، فسارت علوم الحروف والأسهاء والأوفاق إلى الاستهار».

«مقدمة ان خلدون الطعة المصرية ص ٥٦٢ وذكرها على سالم عمار في كتابه أي الحسن الشاذلى جد ١ ص ١١٢، ١١٣ وهناك صلات مين القائمين على دراسة الحروف وبعص الصوفية، وقد عالج الصوفية الحروف، ومن ذلك نلاحظ أن هناك ورقا حوهريًّا من منهجين في دراسة الحروف: منهج «نشد في الحروف حصائص تدل على النسب والمقادير عن طريقها يمكن التحكم في المادة، كما في رسائل جابر ابن حيان والمجريطي والبوني، ومنهج اتحد الحروف رموزًا لأسرار تمثل أثمة وقادة للفريق الدارس كما في دراسات الشيعة والاسماعيلية، وإذا نظرنا إلى الطابع الذي يميز دراسة الصوفية لخاصية الحروف وحدما أنه يختلف جوهريًّا عما سبق من دراسات، سواء كان دلك من حيث طريقة التناول، أو من حيث الهدف المقصود من هذه الدراسة والتأمل. فالصوفية لخلص لم يقصدوا إلى اعتبار القيم العددية للحروف، ولم يقصدوا إلى اكتساب السيطرة والتحكم في المادة، كما لم يهدفوا إلى رصد هذه الحروف لتمثل قادة سياسيين، أو روحا بين يرعون طائفة أو فرقة أو نحلة معينة، فالصوفية كانوا حدرين من الجرى وراء مثل هذا الهدف لإيمانهم بأن الكرامات التي يتفصل الله عليهم بها خير لهم وأبقي من هذه الأمور غير المؤكدة أو غير المأمونة العواقف» عن كتاب من التراث الصوفي (سهل التسترى) لدكتور كمال جعفر جد ١ ص ٣٦٠، ٣٦٠.

(١٥٤) ولد أنو محمد عبدالله من أسعد اليامعي باليمن حوالي سنة ٧٠٠ هجرية وتونى بمكة بالمعلي سنة ٧٦٨هـ وكان يتعصب لمدهب الأشعري ويذم اس تيميه وكان شافعي المذهب.

<sup>(</sup>١٥٥) الدر النظيم لليافعي ص ١٠٠.

<sup>(</sup>١٥٦) كتاب أبي الحس الشادلي للأستاذ عمار جد ١ ص ١٨٦

ويتابع الأستاذ عمار تفنيده لليافعي، الذي نسب حزب الدائرة للشاذلي فيقول: «ولكن العجب يزول إذا رجعنا إلى ما لفقه الملفقون من المحاولات لإيجاد الصلات، بين الشيخ أبي العباس البوني أكبر الدعاة لعلوم الأسهاء والحروف والأوفاق والطلاسم في القرن السابع الهجري، وبين زعاء المدرسة الشاذلية الأولى»(١٥٧).

وقد أنبت عمار يطلان هذه الدعاوى عن وجود مثل هذه الصلة بين البونى وبين مدرسة الشاذلى الأولى، فإذا كان البونى يقول فى كتابيه: نبع أصول الحكمة، وشمس المعارف الكبرى(١٥٨)، «أخذت علم الحروف والأسهاء والأوفاق عن مساعد بن ساوى الحميرى القرشى، عن شهاب الدين أحمد، عن تاج الدين بن عطاء الله السكندرى، عن أبى العباس المرسى(١٥٩).

فإذا طبقنا هذا السند على الوقائع التاريخية، حكمنا بأن البونى لم يقل ذلك، وإنما أولئك الذين اتبعوا طريقته، ليوقعوا الناس فيها وقعوا فيه من مجانبة التصوف الحق، الذى التزمه أقطاب الطريقة الشاذلية المحققون، ولد ابن عطاء الله سنة ٢٥٠هـ، بعد أن تونى البونى سنة ٢٢٢هـ، بثمان وعشرين سنة كها هو نابت في تاريخه ومؤلفاته العديدة وبينها ثلاثة من رجال السند، ولابد لنا أن نعتقد أحد أمرين وهما: أن تتأخر وفاة البونى نصف قرن على الأقل، أو يتقدم ميلاد ابن عطاء الله مثل ذلك ليتحقق صحة السند.

الثانى: وضعهم تلفيقا آخر، وهو قولهم على لسان البونى أيضاً: تلقيد قسها بأسهاء البرهنية. تلقيت عن أبي عبد الله الفاسى عن أبي العباس المرسى القسم الآتى:

بدأت ببسم الله للروح هاديا إلى كشف أسرار علت فيه خافيا فيها (برهيته) يا (كرير) تمدنى بأسرار «تتليه» وسر (براهيا)

ولتطبيق هذا السند، نجد أن ميلاد المرسى، كان سنة ٦٢٢ هـ، ووفاة البونى كانت سنة ٦٢٢ هـ، وبينها أبو العباس الفاسي، ولا يعقل أن يكون المرسى وهو فى السادسة من عمره وضع قسماً شعريًا بأسهاء البرهنية، تلقاه عنه أبو عبد الله الفاسى، ثم لقنه البونى على أن هذا السند يهدم السند الأول، الذى ورد على لسان البونى أيضا.

وهناك سند ثالث يقلب السندين السابقين رأساً على عقب، فبعد أن كان البونى تلميذاً لتلامذة المرسى، أصبح أستاذاً للمرسى رأساً، فقد ذكر الشيخ النبهانى فى كتاب جامع الكرامات فى تاريخ البونى ما نصه: «أخذ عنه أبو العباس المرسى».

وهذا السند وإن كان قريباً إلى الوضع التاريخي، إلا أننا لا نقر أن أبا العباس المرسى، وهو في سن السادسة أخذ عن البوني طريقته في علم الحروف والأسهاء والأوفاق.

<sup>(</sup>١٥٧) كتاب أبي الحسن الشاذلي للأستاذ غمار جم ١ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>١٥٨) منبع أصول الحكمة للنوني ص ١١٩، وشمس المعارف الكبرى للبوني ص ٣١٤.

<sup>(</sup>١٥٩) كتاب الشاذلي لعلى عمار ص ١٢٧.

ومن هذا كله يتضح لنا بطلان الدعوى التي تؤكد وجود صلة بين البوني زعيم مدرسة الحروفيس في ... القرن السابع الهجري، وبين مدرسة الشاذلي، ولهذا فمن الخطأ نسبة حزب الدائرة إلى أبي الحسن الشاذلي.

وقد أردت من هذا العرض، أن أبين خطأ تلك الفكرة التي تقول: إن الدسوقي قد أخذ هذه الحروفُ المتقطعة التي احتواها حزبه الكبير عن حزب الدائرة للشاذلي، فقد تبين لنا أن هذا الحزب موضوع.

ومن هذه الناحية فإن افتراض الأول يصح على حزب الدائرة(١٦٠) المنسوب خطأ للشاذلي، وقد يكون صحيحًا أيضًا بالنسبة للدسوقي لوجود نفس الحروف في الحزب الكبير للدسوقي(١٦١).

والاحتمال الثاني: وهو احتمال أضعف أن تكون هذه الألفاظ المنقطعة التي تضمنها الحزب الكبير للدسوقي، والتي لا معني لها، هي أسباء أحوال لا يستطيع فهمها إلا صاحبها فقط، ولهذا فإننا نرى في هذه الحالة بعدم ترديد هذه الحروف بالنسبة للمريد، فطالما أنه لا يفهمها فلن يتذوقها فألفاظ مثل: «طهور. بدعق..» أو «كدكد. كردد كرده. كرده ده الله رب العزة» التي احتواها حزب الدسوقي الكبير أى محاولة لتفسيرها إنما تكون من قبيل المتخمين أو الاختلاق.

وقد عرضت نص الحزب الكبير للدسوقي بملحق النصوص بالكتاب، وسنلاحظ - كما قلنا -احتواءه على فقرات من حزب سيدي أحمد البدوي.

(١٦١) وهي أيضًا نفس الحروف الموجودة في حزب البسملة لعبد القادر الجيلاني

<sup>(</sup>١٦٠) قلت من قبل يحتمل أن تكون كذه الألفاظ وضعت وأدخلت في أحزاب مشايخ الطرق من معض الأتباع والمريدين المتأثرين عدرسة البونى

## نهاية المطاف

روبعذ عزيز القارئ ترى:

## ما هي أهم نتائج هذه الدراسة حول الطرق الصوفية في مصر؟

١ – من الجوانب التاريخيه: نلاحظ أن الصوفية منذ القرن الثالث الهجرى بدءوا يرتبون وينظمون أنفسهم جماعات وطرعا، فظهرت طرق السقطية نسبة إلى السرى السقطى، والطيفورية نسبة إلى أبى يزيد طيفور البسطامى، والجنيدية نسبة إلى الجنيد، والخرازية نسبة إلى أبى سعيد الخراز، والنورية نسبة إلى أبى الحسين النورى، والقصاريه نسبة إلى حمدون القصار، ولكن هذه الطرق لم تدم أو تستمر طويلاً، ومع ذلك فقد كانت حجر الزاوية والمدخل للطرق الصوفية، في القرنين السادس والسابع الهجري المجريين، وتمثل الطرق الصوفية الحركات العملية للتصوف الإسلامي، وقد كان القرن السابع الهجرى يمئل أوج ازدهارها وقوتها.

٢ – لعبت هذه الشخصيات الثلاث: أبو مدين التلمسانى، وعبدالسلام بن مشيش، وأبو الفتح الواسطى، دورا هاما فى حركة الطرق الصوفية فى مصر. فأبو مدين مثلا هو أستاذ ابن مشيش، وابن مشيش أستاذ الشاذلى صاحب الطريقة الشاذلية فى مصر وعجيب أيضا أن نعلم أن والدة سيدى أحمد البدوى حفيدة أبى مدين.

وأبو الفتح الواسطى كما ذكرنا، هو الذى نصح الشاذلى حين اجتمع به بالعراق، أن يرجع إلى بلاده بالمغرب، ويلتقى بأستاذه القطب عبد السلام بن مشيش، الذى تسلك على يد الإمام برى الحسينى أحد أصحاب سيدى أحمد الرفاعى، ومن هنا نتلمس أيضا بصمات الرفاعى فى تسلك ابن مشيش أستاذ الشاذلى.

والحق أن دور الرفاعية كبير في حركة الطرق الصوفية في مصر، فقد كان الواسطى خليفة الرفاعى بمصر، ودوره خطير في تأسيس حركة الطرق الصوفية بها، وقد كان الواسطى والد السيدة فاطمة أم سيدى إبراهيم الدسوقى صاحب الطريقة الدسوقية الكبير.

وحين مات الواسطى، أرسل الرفاعيون بالعراق سيدى أحمد البدوى لمصر، ويها بسر بطريقته البدوية السطوحية.

هذا وقد بينا بالسند التاريخي، أن قصة استقبال الظاهر بيبرس للبدوى لا أساس لها من الصحة، وفلنا: إنه يجوز فقط أن يكون الظاهر بيبرس الذي كان معتقداً في المشايخ والأولياء زار البدوى بعد مجبئه لمصر بعدة سنوات طويلة، فقد جاء البدوى مصر حوالي سنة ٦٣٥ هـ، وعاش بها حوالي أربعن عاما حنى سنة ٦٥٨ هـ.

٣- كان القرن السابع الهجرى في مصر كما بينا هو قرن التصوف، وقرن الطرق الصوفية بها، فقد ظهر خلاله عدد كبير من المتصوفة، وظهر فيه أهم أصحاب الطرق الصوفية الذين مازالت طرقهم قائمة حتى اليوم.

واتضح لنا من هذه الدراسة أن كبار الصوفية في مصر في هذا القرن، كانوا من أصل مغربي، (كالبدوي، والشاذلي، ولم يكن هناك بمصر طريقة صوفية محلية عدا الطريقة الدسوقية، فصاحبها سيدى إبراهيم الدسوقي ولد وعاش بدسوق مصر وإن كان والد أمه أبو الفتح الواسطى عراقي المولد والمنشأ والأصل.

وقد يكون من العوامل التي ساعدت على انتشار الطرق الصوفية في مصر في هذا القرن، تشجيع الحكام لحركات الطرق الصوفية، وقد وجدنا منهم (الظاهر بيبرس) من يعلن تبركه وولاءه لمسايخ الطرق، كما وجدنا أن حاجات هؤلاء المسايخ ومصالحهم كثيراً ما كانت تقضى لدى الحكام، وأيضا نجد أن الظروف الضارية التي عاشها الشعب في هذا القرن، جعلتهم يبحثون عن طريق، فوجد بعضهم الطريق في الانضمام لإحدى الطرق الصوفية، التي قد يجد فيها متنفساً للتعبير عن معاناته وآلامه.

وبما ساعد على ذلك انتشار تلك الكرامات العجيبة حول شيوخ الطرق، والتي اختلقها بعض المريدين، ازدياد إقبال الجماهير الشعبية على الانضمام لطرقهم.

وكما ذكرنا: بأننا لا ننكر الكرامة، وإنما ننكر الخزعبلات إلى امتلأت بها كتب المريدين، وكتب الطبقات، والمناقب حول أصحاب الطرق، وساعد على انتشار هذه الكرامات ظروف المجتمع الهابطة فأضفى مريدو الطريق على شيوخهم هالةً من الأساطير، ينتفعون ويتكسبون على حساب سمعة شيخهم بما يقدم لهم من صدقات ونذور وهبات وأوقاف.

وقد ترتب على ذلك، ظهور هذه الفئة من المريدين والمتكسبين من الانتساب للطرق، وإتيانهم أموراً لا يرضى عنها الإسلام، فظهرت جماعات المتواكلين والدجالين والبله الذين يتكسبون من وراء لبس الخرق والهلاهيل والانتساب زورًا للطريق.

ظهر ذلك كله بعد القرن السابع الهجرى، والقرون التالية له، بينها وجدنا أصبحاب الطرق الصوفية ينبهون تلاميذهم، وأبناء طريقتهم إلى ضرورة العمل والتكسب على ما رأينًا في هذه الدراسة.

٤ - تبين لنا من هذه الدراسة، أنه لم يقل أى شيخ من هؤلاء الشيوخ الأجلاء فى القرن السابع الهجرى لأبناء طريقته، بإقامة ممل هذه الأضرحة الفخمة لهم، مما أدى إلى تقديس مريديهم لهم، وتوسلهم بهم، وفى ذلك بعد عن الإسلام الصحيح.

٥ – ولم يقل أصحاب الطرق الصوفية في القرن السابع الهجرى بالسماع على ما بينا في هذه الدراسة، ومع ذلك فقد خالف بعض السلف، وسمعوا وأسمعوا، بل جعلوا السماع من خصائص الطريق، واستخدموا في ذلك الموسيقي والغناء وإنشاد الشعر والمنظومات مثل أساء إلى الطريق إساءه بالغة، وفي ذلك محالفة صريحة من بعض أبناء الطريق الأصحاب الطرق الذين لم يقولوا بالسماع، وفد

نتج عن ذلك ما نراه من هذه الصور الكريهة لذكر الله تعالى حيث تحولت بعض حلقات الذكر إلى موسيقى وإيقاعات، وهكذا ابتعدت الطرق الصوفية عن أصولها الحقيقية عند فكر أقطابها المؤسسين لها، وهي الآن تحاول التأصيل بالعودة إلى الفكر الصحيح لأقطابها الأجلاء.

7 - ومن أهم النتائج التى خرجنا بها من هذه الدراسة أن الطرق الصوفية تمثل الاتجاه الأخلاقى العملى في التصوف الإسلامي، وأتمنى ألا أكون مغالبًا أو مبالغًا حين أقول: إن الطرق الصوفية في القرن السابع الهجرى كانت تمثل مدرسةً أخلاقيةً كبيرةً فيها يعيش الصوفي حياةً صادقةً تبغى وجه الله ومحبته، وفي هذه المدرسة يسير المريد تحت إشراف شيخه حتى يرقى بنفسه ويخلصها من علائق الجسد. وبذا تسعد النفس الإنسانية وتحقق كمالها.

٧ - وقد وجدنا في الجانب العملى للطرق الصوفية في القرن السابع الهجرى عهدًا بين السيخ والمريد، على التوبة، والبعد عن المعاصى، والعمل بكتاب الله وسنة رسوله، فكان الطريق في القرن السابع الهجرى عهدًا بين الشيخ والمريد على التوبة، والبعد عن المعاصى، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، ثم يأخذ الشيخ بعد ذلك في تربية مريده الصادق والارتقاء به في مدارج السلوك، غايته «لا إله الله محمد رسول الله»، وهي غاية كل مسلم وكل صوفي صادق ﴿قل إن صلاقي ونسكى ومحياى وماتى لله رب العالمين، لا شريك له، وبذلك أمرت، وأنا أول المسلمين ﴾\*.

ولقد تبين لنا من هذه الدراسة أن الطرق الصوفية في القرن السابع الهجرى دعوة إلى اتباع الشريعة الغراء، فوجدنا مثلا السيد البدوى يقول: «هذه طريقتنا مبنية على الكتاب والسنة والصدق»، والشاذلي يقول: «ارجع عن منازعة ربك تكن موحدًا، واعمل بأركان الشرع تكن متشرعًا واجمع بينها تكن محققاً»، وكان الدسوقي يقول لمن يطلب منه سلوك الطريق: «يا فلان: اسلك طريق النسك على كتاب الله تعالى وسنة نبيه محمد على الذي لا شك فيه أن الغاية الإسلامية كانت أهم ما هدف إليه أصحاب الطريق.

٨ - أما الصلات المشتركة في الجانب النظرى بين الشيعة وأصحاب الطرق الصوفية فمبعثها قولهم:
 بالحقيقة المحمدية، وفي جعل مستند طريقتهم في لبس الخرقة من الإمام على بن أبي طالب رضى الله عند.

ثم إننا نلاحظ، أن المرجع الدينى الأول لدى الشيعة هو «الإمام» والشيخ، عند أصحاب الطرق، كما أن مصدر العلم لدنى إلهى عند الشيعة وأصحاب الطرق الصوفية وأبناء الطرق الصوفية يضفون الكرامات على مشايخهم، وكذا الشيعة يضفونها على أثمتهم.

وقد وجدنا مثلًا خلوة السبعة أيام عند الرفاعي وصلتها بالتشيع، وعند الجيلاني نجد توارث المشيخة كتوارث الإمامة الشيعية، وعند البدوى نجد نظرية تنقل النور المحمدي، وعند الشاذلي نجد نظرية الحقيقة المحمدية، ويقوم الجانب النظرى عند الدسوقي على أساس فكرة الحقيقة المحمدية.

<sup>\*</sup> سورة الأنعام – آية (١٦٢).

وإذا كنا نجد في الجانب النظرى، من فكر أصحاب الطرق الصوفية بعض الأفكار المستركة بينهم وبين الشيعة، لكن هذا لا يجعلنا نغالى في الحكم عليهم، ونتهمهم بأنهم كانوا دعاة للشيعة، أو بأنهم كانوا جواسيس للفاطميين في مصر، ولعل مبعث هذه التهمة، هو تأكيد أصحاب الطرق المستمر على نسبهم العلوى وأخذهم الخرقة عنه، وحبهم لأبنيه سبطى رسول الله على.

وينبغى ألا ننسى أن المسلمين، سنة وشيعة يشتركون في هذا الحب العظيم لآل البيت الكريم، ﴿قُلْ لا أَسَالُكُم عليه أجرا إلا المودة في القربي﴾.

إن روح الموضوعية العلمية تقتضى منا ألا نكون مغالين فى أحكامنا أو متحاملين، أو متعاطفين، بل نقولها كلمة نبغى بها وجه الله تعالى، أن ما بين التشيع والطرق الصوفية هى اللمسات التي لا ترقى أبدًا إلى مستوى أن يكون أصحابها جواسيس للفاطميين فى مصر، وإغا الذى بينها لا يتعدى أن يكون وجود بعض العناصر المشتركة التى تظهر فى فكر الطائفتين، وهذا لا يجعلنا نقول بتشيع الطرق الصوفية، أو تصوف التشيع، لأننا لسنا من أنصار مدرسة التأثير والتأثر، كها ذكرنا كثيرًا.

وفى النهاية نقولها مخلصين صادقين، لقد كانت الطرق الصوفية فى القرن السابع الهجرى مدارس تربية حقيقية، غايتها خلقية، تهدف لخلق المسلم المتكامل نفسًا وروحًا وجسدًا، ولكن بعض أبناء الطرق فى القرون التالية حولوا الطريق إلى موالد ومناقب وأساطير وخرافات وتمائم، فأخطأوا الطريق ونسبوا لهم ما لم يقولوا به، وأتوا ما لم يأتوه، ومع ذلك فقد ظهرت فى العصر الحديث وفى أيامنا هذه بالذات، محاولات جادة لإصلاح الطرق الصوفية على يد بعض مشايخها وأبنائها المخلصين.

وبعد.. فلا زلت مع العماد الأصفهاني حين يقول: «إنى رأيت أنه لا يكتب أحد كتابا في يومه إلا قال في غده، لو غير هذا لكان أحسن، ولو زيد هذا لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر». ثم يبقى أن: أحمدك ربى كثيراً على سابغ نعمائك وعطاياك على، وأسألك الهداية والتوفيق، وأسألك المشكر على العافية، والغنى عن الناس، وأسألك الجنة يا رب العالمين.

فإن كنت قد وفقت فلله المنة والشكر، وإن أكن قد قصرت فإن الكمال لله وحده، ومنه أستمد العون لدرك ما فاتنى، وهو الموفق والهادى سواء السبيل.

د. عامر النجار

۳ سورة الشورى - آية (٣

# سيدى عبد القادر الجيلاني وأذكاره

من أوراد القطب الرباني سيدى عبد القادر الجيلاني ودعائه نذكر ورد الجلالة ودعاءه ودعاء سورة الواقعة.

## ورد الجلالة(١٦٢)

وهو أن تقرأ الجلالة عدد ١٧,١٦٦، وبعد القراءة تقسم عليها هذا القسم:

## بسم الله الرحمن الرحيم

اللهم إنى أسألك بالألف القائم الذى ليس قبله سابق، وباللامين اللتين طمست بها الأسرار وجعلتها بين العقل والروح، وأخذت عليها المواثق، وبالهاء المحيطة بالعلوم الجوامد، والمتحركة، والصوامت والنواطق، وأسألك باسمك العظيم الأعظم، هو الله الذى لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن (١٦٣) العزيز الجبار المتكبر، النور الهادى البديع القادر، الذى تشعشع فارتفع، وقهر فصدع (١٦٤)، ونظر للجبل فتقطع وخر موسى صعقا من الفزع (١٦٥)، أنت الله الأكرم الأزلى السر مدى الذى لا يحول وتدهش منه العقول، اللهم إنى أسألك بسر سرك الذى هو أنت وعدت به قلوب أهل الذكر بخفى جولان معرفتك بالفكر، اغمسنى يا ألله يا ألله في بحر أنوارك، واملاً قلبى من أسرارك، ومكنى فيك، ومنك، وأسألك الوصول بالسر الذى تدهش منه العقول، فهو من قربه ذاهل، أيتنوخ يا ملوخ باى وامن أى وامن مهباش (١٦٦١)، الذى له ملك السموات والأرض، اللهم إن سمعى وبصرى وسرى وجهرى وباطنى وظاهرى، يشهد لك بالوحدانية، اجعلنى أشاهد القدرة النورانية يا ألله هو. —، وتدعو بما تريد، ثم تقول:

يا من يستغاث به إذا عدم المغيث، ويستنصر به إذا عدم المغيث، ويستنصر به إذا عدم النصير، وينتفع به إذا غلقت أبواب الملوك المرتجية، وحجبته القلوب الغافلة الملهية.

The second secon

<sup>(</sup>١٦٢) عن كتاب دعاء وأدكار للأستاذ عبد الله زيه.

<sup>(</sup>١٦٣) هيمن على كذا صار رقيبا عليه وحافظا.

<sup>(</sup>١٦٤) صدع عدوه: شقد نصمين.

<sup>(</sup>١٦٥) إشارة إلى ما حدث عندما طلب موسى عليه السلام من ربه أن يراه فقال له: إن استقر الجبل من نظرتى إليه مسوف ترانى، قلها تجلى سبحانه للجبل حعله دكا وخر موسى صعقا وهده القصة في سورة الأعراف.

<sup>(</sup>١٦٦) عبارات ممتزجة بمعروف لا يدرى معناها إلا من أماض الله عليهم المعرفة والأنوار.

طهفلوش، انقطع الرجاء إلا منك، وسدت الطرق إلا إليك، وخابت الآمال إلا فيك، واغوماه واعوماه واعوماه العجل العجل، الإجابة الإجابة، أجب دعوتى، واقض حاجتى، واكشف عن بصيرتى، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليها.

والحمد لله رب العالمين.

ومن دعائه قدس الله سره:

## دعاء الجلالة بسم الله الرحمن الرحيم

اللهم إنى أسألك بسر الذات وبذات السر، هو أنت وأنت هو، احتجبت بنور الله، وبنور عرش الله، وبكل اسم لله من عدوى، وعدو الله، بمائة ألف لا حول ولا قوة إلا بالله، وختمت على نفسى وعلى أهلى، وعلى كل شيء أعطانيه ربى بخاتم الله المنيع، الذي ختم به السموات والأرض، وحسبنا الله ونعم المولى ونعم النصير، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين آمين.

ومن دعائه لتيسير الرزق وقضاء الحاجات.

# دعاء سورة الواقعة(١٦٧) بسم الله الرحمن الرحيم

﴿إذا وقعت الواقعة(١٦٨) ليس لوقعتها كاذبة(١٦٩) خافضة رافعة(١٧٠). إذا رجت الأرض رجا(١٧١) وبست الجبال بسا(١٧٢). فكانت هباء منبثا(١٧٣). وكنتم أزواجا ثلاثة(١٧٤) فأصحاب الميمنة ما أصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة الميمنة(١٧٥). والسابقون

. . .

<sup>(</sup>١٦٧) سورة الواقعة مكية إلا آيتى ٨١، ٨٦ فمدنيتان وآياتها ٩٦ آية نزلت بعد سورة طه ويقول القطب الربانى سيدى عبد القادر الجيلانى في شأن هذا الدعاء: قد اقتصرت على دعاء الواقعة لتيسير الرزق لأن من قرأ سورة الواقعة إحدى وأربعين مرة في مجلس واحد، قضيت حاجته وخصوصا فيها يتعلق بطلب الرزق، وكدلك قراءتها بعد صلاة العصر أربع عشرة مرة وهذا محرب مشهور (وقد أورد المسورة ممتزجة بالدعاء .

۱٦٨) الواقعة: القيامة.

<sup>(</sup>١٦٩) لا يكون حين تقع مهس تكذب على الله أو تكدب في نفسها.

<sup>(</sup>۱۷۰) تخفض قوما وترفع قوما.

<sup>(</sup>۱۷۱) هززت هزا عنيفا.

<sup>(</sup>۱۷۲) فتت وصارت كالسويق الملتوت

<sup>(</sup>۱۷۳) عبارا منتشرا.

<sup>(</sup>١٧٤) أصنافا ثلاثة حسب أعمالكم. أصحاب الميمنة، وأصحاب المشأمة، والسابقون.

<sup>(</sup>١٧٥، ١٧٦) أصحاب الميمنة الدين يأحدون صحائف أعمالهم بأعانهم، وأصحاب المشأمة الدين يأخدونها بشمائلهم.

السابقون (۱۷۷۱). أولئك المقربون. في جنات النعيم. ثلة (۱۷۷۸) من الأولين. وقليل من الآخرين. على سرر موضونة (۱۷۹۱) متكتين عليها متقابلين. يطوف عليهم ولدان مخلدون (۱۸۰۱). بأكواب وأباريق وكأس من معين (۱۸۱۱). لا يصدعون عنها ولا ينزفون (۱۸۲۱) وفاكهة مما يتخيرون، ولحم طير مما يشتهون. وحور عين (۱۸۳۱) كأمثال اللؤلؤ المكنون (۱۸۵۱) جزاء بما كانوا يعملون لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيبا (۱۸۵۰) إلا قيلا سلاما سلاما (۱۸۱۷) وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين. في سدر مخضود (۱۸۷۱). وطلح منضود (۱۸۸۱) وظل محدود. وماء مسكوب (۱۸۹۱) وفاكهة كثيرة. لا مقطوعة ولا ممنوعة (۱۹۷۱) وفرش مرفوعة (۱۹۱۱) إنّا أنشأناهن إنشاء. فجعلناهن أبكارًا. عربا أترابا (۱۹۲۱). لأصحاب السمال ما أصحاب الشمال. في سموم وحميم (۱۹۲۱) وظل من يحموم (۱۹۲۱) لا بارد ولا كريم. إنهم كانوا قبل ذلك مترفين (۱۹۵۱) وكانوا يصرون على الحنث العظيم (۱۹۲۱) وكانوا يقولون أثذا متنا وكنا ترابا وعظاما أثنا لمبعوثون. أو آباؤنا الأولون. قل إن الأولين والآخرين. لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم (۱۹۷۱) كه.

اللهم يا أول الأولين وآخر الآخرين، وياذا القوة المتين، ويا راحم المساكين ويا أرحم الراحمين أنت رب العالمين، بحاء الرحمة وميم الملك ودال الدوام يا من هو أحون قاف أدم حم هاء أمين(١٩٨)،

```
(۱۷۷) السابقون إلى الإيمان
(۱۷۸) جماعة كثيرة العدد.
```

 <sup>(</sup>۱۸۰) ولدان خالدون أو يتزينون بالقرط في آذامهم.
 (۱۸۱) كأس من معين أى من عين نامة من الأرص.

<sup>(</sup>۱۲۹) سرر منسوجة بالذهب ومشيكة بالدر

<sup>(</sup>۱۸۲) لا يحدث لهم صداع ولا سكر.

<sup>(</sup>١٨٣) نساء واسعات العيون شديدة بياض بياضها وسواد سوادها.

<sup>(</sup>١٨٤) المكنون المصون المحفوط.

<sup>(</sup>١٨٥) لغوا ولا تأثيها. اللغو الكلام الذي لا فائدة له، والتأثيم هو نسبتهم إلى الإثم.

<sup>(</sup>١٨٦) إلا أن يقال لهم: سلاما سلاما.

<sup>(</sup>١٨٧) شجر نبق لا شوك فيد.

<sup>(</sup>١٨٨) شجر موز منتظم الثمر.

<sup>(</sup>١٨٩) ماء مصبوب بين أيديهم.

<sup>(</sup>١٩٠) لا تنقطع في وقت من الأوقات ولا تمنع عن تناولها.

<sup>(</sup>١٩١) فرش عالية القدر أو مرتفعة عن الأرض، أو النساء وارتفاعها لأنها على الأراتك.

<sup>(</sup>١٩٢) عربا: جمع عروب وهي المرأة المتحبية إلى زوحها، أترابا: من سن واحدة.

<sup>(</sup>١٩٣) سموم: الحرارة التي تنفذ في المسام. وحميم. ماء متناه في الحرارة.

<sup>. (</sup>۱۹٤) يجموم: دحان أسود كريه.

<sup>(</sup>۱۹۵) مترفین: متنعمیں.

<sup>(</sup>١٩٦) يتمسكون بالذنب العظيم وهو الشرك.

<sup>(</sup>١٩٧) الأولون والآخرون لمجموعون لموعد يوم محدد ومعروف.

<sup>(</sup>١٩٨) (أحور، قاف، آدم، حم، هاء، أمين) يقول الصوهية: إن هذه الأسباء من لغة الأرواح، وبها يتخاطب أهل الفتح الكبر، والمعانى في هذه اللعة تؤديها الحروف الهجائية لا العبارات، فكل حرف هجائى له معناه وإذا صم إلى حرف آخر كانا كعبارة مفيده. ويرتمنى المتكلم بها إلى معانى الحروف الهجائية وأسرارها ولا يعرف ذلك إلا الربانيون، وقد روى أن القطب الدسوقى قال: إنى أسرح في نقطة الباء سبعة أحمال بعير هترقطع قلوب العارفين وتهتز وتميل عبد معرفة نقطة الباء.

وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل، محمد رسول الله والغين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا سيماهم (١٩٩) في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه (٢٠٠٠) فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرا عظيا، اللهم أهدنا صراطك المستقيم (٢٠١)، صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض، ألا إلى الله تصير الأمور، اللهم اهدني من عندك وأفض على من بركاتك وفضلك وانشر على من رحمتك، وأدبني بين يديك، اللهم منك وإليك إنك على كل شيء قدير.

وثم إنكم أيها الضالون المكذبون. لآكلون من شجر من زقوم (٢٠٢) فمالئون منها البطون، فشاربون عليه من الحميم، فشاربون شرب الهيم (٢٠٣) هذا نزلهم يوم الدين (٢٠٤). نحن خلقناكم فلولا تصدقون. أفرأيتم ما تمنون (٢٠٥)، أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون، نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمنسبوقين (٢٠٦)، على أن نبدل أمثالكم وننشئكم فيها لا تعلمون، ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون. أفرأيتم ما تحرثون (٢٠٧)، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون، لو نشاء لجعلناه حطاما فظلتم تفكهون (٢٠٨)، إنا لمغرمون (٢٠٩) بل نحن محرومون، أفرأيتم الماء الذي تشربون، أأنتم النار التي تورون أأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشئون، نحن جعلناها تذكرة ومتاعا للمقوين، فسبح باسم ربك العظيم .

اللهم إنى أسألك بمقاعد العز من عرشك، وبمنتهى الرحمة من كتابك، وباسمك الأعلى، ومجدك الأسنى، وإسراق نور وجهك الأجل الأجلى، وبفضلك الكريم وجودك العميم، وبكلماتك التامات التى لا يجاوزهن بر ولا فاجر، يا أكرم الأكرمين، يا بارئ، يا جواد، يا رحمن، يا رحيم، يا مغيث، يا كفيل، يا رقيب يا حسيب، يا جليل، أسألك أن تصلى وتسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه

<sup>(</sup>١٩٩) سيماهم: علامتهم.

<sup>(</sup>٢٠٠) أخرح شطأه أحرح فراخه، كالفسائل التي تنت جانب النخل والشحر أو كالبراعم التي تنبت بحانب الساق

<sup>(</sup>٢٠١) الصراط: الطريق المستقيم الذي لا عوج فيه

<sup>(</sup>٢٠٢) زقوم: شحر له ثمر مر المذاق.

<sup>(</sup>٢٠٣) شربا كثيرًا كشرب الإبل التي بها داء الهيام وهو داء يشبه الاستسقاء.

<sup>(</sup>٢٠٤) برلهم. ما يقدم لهم مؤقتا من الأطعمة الخفيفة إلى أن ينالوا ما يستحقونه من ألوان العذاب.

<sup>(</sup>٢٠٥) تمنون: ما تضعونه في الأرحام من نطفة.

<sup>(</sup>٢٠٦) وما رجن عسبوقين: لا يسبقنا أحد ولا يفر من الموت إسمان.

<sup>(</sup>۲۰۷) تحرثون تررعون.

<sup>(</sup>۲۰۸) حطاما: فتاتا محطها، فظلتم تفكهون. أي لبقيتم تتحدثون في تعجب واستعراب.

<sup>(</sup>٢٠٩) نحن هالكون لهلاك رزقناً.

<sup>(</sup>٢١٠) المرن: السحاب الأبيض الذي يأتي بالمطر.

<sup>(</sup>٢١١) أجاجا: ملحا.

وسلم، وأن تغفر لي، وترحمني، وترزقني، فإنك خير الرازقين، اللهم ارزقني خير الصباح، وخير المساء، وخير القدر، وخبر القضاء، وخير ما جرى به القلم، اللهم إنى أصبحت لا أستطيع دفع ما أجتني، ولا أملك نفع ما أرجو، وأصبح الأمر بيدك وأصبحت مرتهنا(٢١٢) بعملي، فلا فقير افقر مني، ولا غني أغبى منك، يا حيى يا قيوم يا حي يا قيوم، يا حي يا قيوم، (ثلاثين مرة) برحمتك أستغيث، إلهي لا تسمت عدوى بي، ولا تسىء بي صديقي، ولا تجعل الدنيا أكبر همي، ولا مبلغ علمي ولا تسلط على من لا يرحمني، اللهم ارزقني رزقًا طالبًا غير مطلوب غالبًا غير مغلوب، اللهم ربنا أنزل مائدة من السهاء تكون لنا عيدًا لأولنا وآخرنا وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازقين. كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقًا قال يا مريم: أنى لك هذا قالت ُهو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير ا حساب، اللهم إن كان رزقى في السهاء فأنزله وإن كان في الأرض فأخرجه، وإن كان معدوما فأوجده، وإن كان موجودا فأثبته، وإن كان بعيدا فقربه، وإن كان كثيرًا فهونه وإن لم يكن شيئا فكونه، وانقله إلى حيث كنت، ولا تنقلني إلى حيث كان، وبارك لى فيه، وتولى أمرى بيدك، وحل بيني وبين غيرك فيه، واجعل يداى عليا بالإعطاء، ولا تجعل يداى سفلى بالاستعطاء، اللهم أنا وعيلتي عليك وأنت أقمتني وكيلا فلا تسلبني وإياهم ما أودعتني، يا أرحم الراحمين، يا أكرم الأكرمين تكرم علينا، يا قريب يا مجيب، قرعت أبواب خزائن رحمتك، إنك أنت الفتاح العليم، اللهم يا غني يا حميد، يا مبدئ، يا معيد، يا رحيم، يا ودود، اغنني بحلالك عن حرامك، وبفضلك عمن سواك، يا ذا المن ولا يمن عليه، يا من يجير ولا يجار عليه، ياذا الجلال والإكرام، ياذا الطول والإنعام، لا إله إلا أنت يا ظهير، سبحانك لا إله إلا أنت يا أمان الخائفين، اللهم إن كنت كتبتني عندك في أم الكتاب شقيا أو محروما أو مطرودا فاثبتني عندك في أم الكتاب سعيدًا مرزوقًا موفقًا للخيرات فإنك قلت وقولك الحق في كتابك المنزل على لسان نبيك المرسل، يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب، دعوناك اللهم كما أمرتنا فاستجب لنا كما وعدتنا، يا حي، يا قيوم، يا بديع السموات والأرض، ياذا الجلال والإكرام، فرج عني ما أنا فيه من الضيق، يا قديم الإحسان، يا حنان، يا منان، يا دائم، يا مملى، كنوز أهل الغني، ومغنى أهل الفاقة من سعة تلك الكنوز بالفائدة، اللهم لا إله إلا أنت ساتر، وجابر الكسر ارحم فقرى إليك، اللهم إني أسألك حسن الحال في غناك الذي لا يفتقر ذاكره، وأن تفيدني من الكرامة ما أستر به ديني، إنك أنت الأعظم، وهذا صباح جديد نسألك العصمة فيه من الشيطان، والمعونة على هذه النفس الأمارة بالسوء، والاشتغال بما يقر بنا إليك زلفي، ياذا الجلال والإكرام، وهاب باسط، فتاح رزاق، واسع غني، مغن منعم متفضل، اللهم آتني بفضلك العظيم رزقًا واسعًا وافرًا غدقًا متسعًا، يابر يا تواب، يا هو يا رحمن، يا رحيم، (فلا أقسم بمواقع النجوم(٢١٣)، وإنه لقسم لو تعلمون عظيم، إنه لقرآن كريم، في ا كتاب مكنون (٢١٤) لا يسه إلا المطهرون (٢١٥). تنزيل من رب العالمين، أفبهذا الحديث أنتم

<sup>(</sup>۲۱۲) مرتهنا. محتسا

<sup>(</sup>٢١٣) مواقع النجوم· مساقطها.

<sup>(</sup>٢١٤) كتاب مكنون: مصون عند الله في اللوح المحفوظ.

<sup>(</sup>٢١٥) لا يمس اللوح المحقوظ إلا الملائكة المطهرون من الكدورات الجسمانية أو لا يمس القرآن إلا المطهرون من الأحداب

مدهنون(٢١٦)، وتجعلون رزَّقكم أنكم تكذبون(٢١٧) فلولا إذا بلغت الحلقوم(٢١٨)، وأنتم حينئذ تنظرون، ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون، فلولا إن كنتم غير مدينين(٢١٩) ترجعونها إن كنتم صادقين، فأما إن كان من المقربين فروح وريحان وجنة نعيم(٢٢٠)، وأما إن كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين، وأما إن كان من المكذبين الضالين، فنزل من حميم (٢٢١) وتصلية جعيم (٢٢٢). إن هذا لهو حق اليقين، فسبح باسم ربك العظيم(٢٢٣) اللهم يسر لى أمرى ورزقى واعصمني من النصب في طلبه ومن الهم والبخل للخلق وبسببه، ومن التفكر والتذمر في تحصيله، ومن الشح والبخل بعد حصوله، واجعله سببا لإقامة العبودية ومشاهدة أحكام الربوبية، إلهي تولى أمرى بذلك، ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين، ولا أقل من ذلك، اللهم إنى أسألك يا ألله، اللهم إنى أسألك يا ألله، اللهم إنى أسألك يا ألله يا أحد، يا فرد، يا صمد، يا باسط، يا غني، بمهبهوب ذي لطف خفي، بصعصع بسهسهوب ذي العز الشامخ، الذي له العظمة والكبرياء، بطهطهوب بطهطهوب لهوب لهوب ذي القدرة والبرهان والعظمة والسلطان، وأسألك باسمك المرتفع الذي أعطيته من شئت من أولئك، وألهمته لأحبابك من أصفيائك، اللهم إنى أسألك باسمك المخزونُ المكنون المبارك الطاهر المطهر المقدس أن تعطيني رزقًا من عندك، تهدى به قلبى، وتغنى به فقرى، وتقطع به علائق الشيطان من قلبى، إنك أنت الحنان الوهاب الرزاق الفتاح العليم الباسط الجواد، الكافي الغنى المكريم المعطى، الواسع السكور، ذو الفضيل والنعم، والجود والكرم، اللهم إني أسألك بحقك، وحق حقك، وبجودك وكرمك وإحسانك، وبحق اسمك العظيم الأعظم، وبحق نبيك محمد ﷺ، أن تجيب دعوتي، بحق سورة الواقعة، وبحق فقج مخمت فَتاح قادر جبار فرد معطى، خير الرازقين، مغنى البائس الفقير، تواب لا يؤخذ بالجرائم، يسر أمرى، وارزقني رزقًا حلالًا طيبًا مباركًا واجمع بيني وبينه واجعله من نصيبي، يا ذا الجلال والإكرام إنك على كل شيء قدير، وبالإجابة جدير، وصل بجمالك وكمالك على أشرف مخلوقاتك سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، اللهم إنى أصبحت وأمسيت وأنا أحب الخير وأكره الشر، وسبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، اللهم اهدني بنورك لنورك فيها يرد على منكِ، وفيها يصدر مني إليك، وفيها يجرى بيني وبين خلقك، اللهم سخر لي رزقي، وأعصمني من الحرص والتعب في طلبه، ومن شغل القلب، وتعلق الفكر بسببه، ومن الذل للخلق فيه، ومن الشح والبخل بعد حصوله.

<sup>(</sup>۲۱٦) مدهنون: متهاوبون.

<sup>(</sup>۲۱۷) وتجعلون شکر رزقکم أنکم تکذبون به

<sup>(</sup>۲۱۸) قهلا إذا للغت روح المريض حلقومه.

<sup>(</sup>۲۱۹) عير مدينين: غير مقهورين.

<sup>(</sup>۲۲۰) روح: استراحة ريحان: رزق طيب

<sup>(</sup>٢٢١) نزل: النول ما يقدم للضيف قبل الطعام، حميم: ماء متناه في الحرارة.

<sup>(</sup>٢٢٢) تصلية: مصدر صلاه النار أي أدخله فيها.

<sup>(</sup>٢٣٣) سبح: بزه عن النقص.

اللهم يسر لى رزقًا حلالًا طيبًا وعجل لى به يا نعم المجيب. اللهم يسر لى رزقًا حلالًا طيبًا وعجل لى به يا نعم المجيب. اللهم يسر لى رزقًا حلالًا طيبًا وعجل لى به يا نعم المجيب.

اللهم إنه ليس في السباء دورات، ولا في الأرض غمرات، ولا في البحار قطرات، ولا في الجبال مدرات، ولا في السبحر ورقات، ولا في الأجسام حركات، ولا في العيون لحظان، ولا في النفوس خطرات إلا وهي بك عارفات، ولك مشاهدات، وعليك دالات، وفي ملكك متحيرات، فبالقدرة التي سخرت بها أهل الأرض والسموات، سخر لي قلوب المخلوقات، إنك على كل سيء قدير، اللهم ارحم فقرى، واجعر كسرى، واجعل لطفك في أمرى، واجعل لي لسان صدق واجعله محلا للخطاب والنطق بالصواب، والعمل بالسنة والكتاب، اللهم ذكرني إذا نسيت، ويقظني إذا غفلت، واغفر لي إذا عصيت، واقبلني إذا أطعت، وارحمني إنك على كل شيء قدير.

اللهم نور بكتابك بصرى، واشرح به صدرى، ويسر به أمرى، وأطلق به لسانى، وفرج به كربتى، ونور به قلبى، وأكرم قلبى بالحب والفهم، وارزقنى القرآن العظيم والعلم والفهم، يا قاضى الحاجات أكرمنى بأنواع الخيرات، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وصل بجمالك وكمالك على أسعد عخلوقاتك، سيدنا محمد على وعلى آله، وصحبه، وآل بيته، وأزواجه، وأنصاره، وأشياعه، وأهل عترته، وجميع الأنبياء والمرسلين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وتقرأ الفاتحة، وتهب نوابها للنبى والصحابة والمرسلين وجميع عباد الله الصالحين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم النتين، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليها كثيرًا إلى يوم الدين.. آمين.

# سیدی أحمد الرفاعی صلواته وأحزابه

اللإمام الرفاعى أوراد كثيرة وأدعية متعددة ونختار منها على سبيل التبرك (الصغير) والصلاة على النبي ﷺ التي تقرأ بعده.

## الحزب الصغير بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين إياك نعبد، وإياك نستعبن، اهدنا الصراط المستفيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، آمين.

بسم الله الرحمن الرحيم ألم، ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين، الذين يؤمنون بالغيب

ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون، والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون، أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون.

والهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم.

الله لا إله إلا هو الحى القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما فى السموات وما فى الأرض من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشىء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض ولا يؤوده حفظها وهو العلى العظيم.

لله ما في السموات والأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير.

آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصرا كها حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا مالا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين.

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. اللهم إني أسألك بعظيم قديم كريم مكنون مخزون أسمائك، وبأنواع أجناس رقوم نقوش أنوارك، وبعزيز إعزاز عزتك، وبحول طول حول شديد قوتك، وبقدرة مقدار اقتدار قدرتك، وبتأبيد تحميد تمجيد عظمتك، وبسمو نمو علو رفعتك، وبقيوم ديوم دوام أبديتك، وبرضوان غفران أمان مغفرتك، وبرفيع بديع منيع سلطانك، وبصلات سعات بساط رحمتك، وبلوامع بوارق صواعق عجيج وهيج بهيج نور ذائك، وببهر جهرميمون ارتباط وحدانيتك، وبهدير تيار أمواج بحرك المحيط بملكوتك، وباتساع انفساح ميادين برازخ كرسيك، ويهيكليات علويات روحانيات أملاك عرشك، وبالأملاك الروحانيين المدبرين لكواكب أفلاكك، وبحنين أنين تسكين المريدين لقربك، وبحرقات زفرات خضعات الخائفين من سطوتك، وبآمال نوال أقوال المجتهدين في مرضاتك، وبتحميد تمجد تهجد تجلد العابدين على طاعتك، يا أول، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن، يا قديم، يا مقيت، اطمس بطلسم بسم الله الرحمن الرحيم سر سويداء قلوب أعدائنا وأعدائك، ودق أعناق رءوس الظلمة بسيوف نمشات قهر سطوتك، واحجبنا بحجبك الكثيفة عن لحظات لمحات أبصارهم الضيقة بحولك وقوتك، وصب علينا من أنابيب ميازيب التوفيق في روضات السعادة آناء الليل وأطراف نهارك، واغمسنا في حياض سواقي مساقى برك , ورحمتك، وقيدنا بقيود السلامة عن الوقوع في معصيتك، يا أول، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن، يا قديم، يا مقيت، اللهم ذهلت العقول، وانحصرت الأفهام، وحارت الأوهام، وبعدت الخواطر، وقصرت الطنون عن إدراك كنه كيفية ما ظهر من مبادئ عجائب أنواع قدرتك، دون البلوغ إلى تلألؤ لمعات بروق شروق أسمائك، اللهم محرك الحركات ومبدى النهايات، ومشقق صم الصلاديد، والصخور

الراسيات، المنبع منها ماء معينا للمخلوقات المحيى بها سائر الحيوانات والنباتات والعالم بما اختلج في سر وهم، نطق إشارات خفيات لغات النمل السارحات، ومن سبحت وقدست وعظمت ومجدت بجلال جمال كمال أفضال عزك، ملائكة السبع سموات، اجعلنا اللهم يا مولانا في هذه الساعة المباركة، من دعاك فأجبته، وسألك فأعطيته، وتضرع إليك فرحمته، وإلى دارك دار السلام أدنيته وقربته، جد علينا بفضلك يا جواد، عاملنا بما أنت أهله، ولا تعاملنا بما نحن أهله إنك أنت أهل التقوى وأهل المغفرة، يا أرحم الراحمين ارحمنا، يا أرحم الراحمين ارحمنا، يا أرحم الراحمين ارحمنا، يا أبح الله وبركاته عليكم أهل البيت ويطهركم تطهيرا، إن الله وملائكته يصلون على النبى يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليا.

## صلوات الرفاعي

وبعد الانتهاء: من قراءة هذا الحزب المبارك يتبع بصلاة على حضرة الرسول الكريم، وهذه الصلاة تسمى: «جوهرة الأسرار»، ونصها: «اللهم صل وسلم وبارك على نورك الأسبق، وصراطك المحقق، الذى أبرزته رحمة شاملة لوجودك وأكرمته بشهودك، واصطفيته لنبوتك ورسالتك، وأرسلته بسيرا ونذيرا وداعيا إليك بإذنك وسراجا منيرا، نقطة مركز باء الدائرة الأولية، وسر أسرار الألف القطبية، الذى فتقت رتق الوجود وخصصته بأشرف المقامات لمواهب الامتنان والمقام المحمود، وأقسمت بحياته في كلامك المشهود، لأهل الكشف والشهود فهو سرك القديم السارى، وماء جوهر الجوهرية الحارى، الذى أحييت به الموجودات من معدن وحيوان ونبات، فهو قلب القلوب، وروح الأرواح، وعلم الكلمات الطيبات، القلم الأعلى والعرش المحيط.

روح جسد الكونين، وبرزخ البحرين، وثانى اثنين، وفخر الكونين، أبو القاسم سيدنا محمد بن عبد المطلب عبدك ونبيك ورسولك النبى الأمى وعلى آله وصحبه وسلم تسليها بقدر عظمة ذاتك، في كل وقت وحين، سبحان ربك رب العزة عها يصفون وسلام على المرسلين. والحمد لله رب العالمين.

#### «انتهى»

# أحزاب البدوى وصلواته

لسيدى أحمد البدوى مجموعة من الصلوات والأدعية. فمن صلواته:

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا ومولانا محمد شجرة الأصل النورانية(١)، ولمعة القبضة الرحمانية، وأفضل الخليقة الإنسانية، وأشرف الصورة الجسمانية، ومعدن الأسرار الربانية، وخزائن

<sup>(</sup>١) هذه هي أصل الحقيقة المحمدية.

العلوم الاصطفائية، صاحب القبضة الأصلية، والبهجة السنية، والرتبة العلية، من اندرجت النبيون تحب لوائد، فهم مند وإليد، وصل وسلم وبارك عليد، وعلى آله وصحبه عدد ما خلقت، ورزقت، وأمت، وأحييت إلى يوم تبعث من أفنيت، وسلم تسليها كثيرا، والحمد لله رب العالمين.

# من أحزاب السيد البدوي

#### ١ - الحزب الصغير (٢) :

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، لووا عها نووا، فعموا وصموا عها طووا، رب لا تذرنى فردا وأنت خير الوارثين.

#### بنتم الله الرحن الرحيم

﴿ أَلَمْ تَرْ كَيْفُ فَعَلَ رَبِكَ بَأَصِحَابِ الفَيلَ، أَلَمْ يَجِعَلَ كَيْدَهُمْ فَى تَصْلَيْلَ، وأرسل عليهم طيراً أبابيل، ترميهم بحجارة من سجيل، فجعلهم كعصف مأكول .

اللهم اكفنيهم بما شئت، اللهم إنى أعوذ بك من شرورهم، وأدرأ بك فى نحورهم، بك أحاول وبك أقاتل، اللهم واقية كواقية الوليد، بكهيعص كفيت بحمعسق حميت، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

#### ٢ - الحزب الكبير لسيدى أحمد البدوى:

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، إياك نعبد وإياك نستعين، اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين.. آمين.

وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم.

الله لا إله إلا هو الحي القيوم، لا تأخذه سنة ولا نوم، له ما في السموات وما في الأرض، من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم، ولا يحيطون بشيء من علمه، إلا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يؤوده حفظها وهو العلى العظيم.

ألم، الله لا إله إلا هو الحى القيوم، نزل عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس، وأنزل الفرقان، إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد، والله عزيز ذو انتقام، إن الله لا يخفى عليه سىء فى الأرض ولا فى السهاء، هو الذى يصوركم فى الأرحام كبف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم.

<sup>&#</sup>x27; (٢) يعتقد أتباع سيدى أحمد البدوى أن هدا الحزب خير حِصْ يتحص به المرء من الأشرار وإن من يتلوه مائة مرة والصمدية صماحا ومساء يحفظه الله تعالى من الأعداء الباطنة والظاهرة.

سهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائبا بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم، إن الدين عند الله الإسلام.

ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه، وهو على كل سيء وكيل.

اتبع ما أوحى إليك من ربك، لا إله إلا هو وأعرض عن المشركين، قل يأيها الناس إنى رسول الله إليكم جميعا الذى له ملك السموات والأرض لا إله إلا هو يحيى ويميت، فآمنوا بالله ورسوله النبى الأمى الذى يؤمن بالله وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون.

وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحدا لا إله إلا هو سبحانه عبا يشركون، فإن تولوا فقل حسبى الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم.

حتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لا إله إلا الذى آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين، فإن لم يستجيبوا لكم فاعلموا أنما أنزل بعلم الله، وأنه لا إله إلا هو عليه توكلت وإليه متاب، ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده، أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون.

وإن تجهر بالقول فإنه يعلم السر وأخفى، الله لا إله إلا هو له الأسهاء الحسنى، وأنا اخترتك فاستمع لما يوحى، إننى أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدنى، وأقم الصلاة لذكرى.

إنما إلهكم الله الذى لا إله إلا هو وسع كل شيء علما، وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى اليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون.

وذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه، فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين، فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم، ويعلم ما تخفون وما تعلنون، الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة وله الحكم وإليه ترجعون.

ولا تدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو، كل شيء هالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون. يأيها الناس اذكروا نعمة الله عليكم، هل من خالق غير الله يرزقكم من السهاء والأرض، لا إله إلا هو فأنى تؤفكون.

إنهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون.

ذلكم الله ربكم له الملك لا إله إلا هو فأنى تصرفون.

حم، تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم، غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذى الطول لا إله إلا هو إليه المصير، ذلكم الله ربكم خالق كل شيء لا إله إلا هو فأنى تؤفكون، هو الحيى لا إله إلا هو فادعوه مخلصين له الدين، الحمد لله رب العالمين، رب السموان والأرض وما بينها إن كنتم موقنبن، لا إله إلا هو يحيى ويميت ربكم ورب آبائكم الأولين.

فاعلم أنه لا إله إلا الله، واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات، والله يعلم متقلبكم ومنواكم.

هو الله الذى لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة، هو الرحمن الرحيم، هو الذى لا إله إلا هو الملك الفدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عها يشركون، هو الله الخالق البارئ المصور له الأسهاء الحسنى يسبح له ما فى السموات والأرض وهو العزيز الحكيم.

الله لا إله إلا هو وعلى الله فليتوكل المؤمنون.

رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلا.

اللهم إنى أسألك بنور وجهك الذى ملا أركان عرشك، وأسألك بطول حول شديد قوتك، وأسألك بدوام ديموم ديمومتك، وأسألك بعزيز معتز عزتك، وأسألك بجلال كمال نعمتك، وأسألك بمكنون تكوين كائن سرك، وأسألك بما أنارت به السموات والأرض من خفى علمك، وأسألك باسمك العظيم، وبركنك الجسيم، أن تفك اللهم كربتى، وتفرج غمتى، وتقيل عربى، وتتفضل على، إلهى بنظرة منك تكون لى النجاة بها في الدنيا والآخرة، إنك على كل شيء قدير، يا أرحم الراحمين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# حزب البر: المعروف بالحزب الكبير للشاذلي الوقت المختار لهذا الورد بعد صلاة الصبح ولايتكلم المريد حال تلاوته

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. بسم الله الرحمن الرحيم

وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا، فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمل منكم سوءًا بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح، فإنه غفور رحيم، بديع السموات والأرض أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة، وخلق كل شيء وهو بكل شيء عليم، ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء وكيل، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير.

الر، كهيعص، حم، عسق، رب احكم بالحق، وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون، طه، ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى، إلا تذكرة لمن يخشى، تنزيلا ممن خلق الأرض والسموات العلى، الرحمن على العرش استوى، له ما في السموات وما في الأرض وما بينها وما تحت الثرى، وإن تجهر بالقول فإنه يعلم السر وأخفى، الله لا إله إلا هو له الأسهاء الحسنى، اللهم إنك تعلم أنى بالجهالة معروف، وأنت بالعلم موصوف، وقد وسعت كل شىء من جهالتى بعلمك، فسع ذلك برحمتك كها وسعته معلمك، واغفر لى إنك على كل شىء قدير.

يا ألله، يا مالك، يا وهاب، هب لنا من نعماك ما علمت لنا فيه رضاك، واكسنا كسوة تعنا بها من الفتن في جميع عطاياك، وقدسنا عن كل وصف يوجب نقصا مما استأثرت به في علمك عمن سواك،

يا أنته يا عظيم، يا على يا كبير، نسألك الفقر مما سواك، والغنى بك، حتى لا نشهد إلا إياك، والطف بنا فيهما لطفا علمته يصلح لمن والاك، واكسنا جلابيب العصمة فى الأنفاس واللحظات، واجعلنا عبيدًا لك في جميع الحالات، وعلمنا من لدنك علمًا نصير به كاملين فى المحيا والممات، اللهم أنت الحميد الرب المجيد الفعال لما تريد، تعلم فرحنا بماذا والماذا وعلى ماذا، وتعلم حزننا كذلك، وقد أوجبت كون ما أردته فينا ومنا ولا نسألك دفع ما تريد، ولكن نسألك التأييد بروح من عندك فيها تريد، كما أيدت أنبياءك ورسلك وخاصة الصديقين من خلقك، إنك على كل شيء قدير.

اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فهنينًا لمن عرفك فرضى بقضائك، والويل لمن لم يعرفك، بل الويل ثم الويل لمن أقر بوحدانيتك ولم يرض بأحكامك، اللهم إن القوم قد حكمت عليهم بالذل حتى عزوا، وحكمت عليهم بالفقد حتى وجدوا، فكل عزينع دونك نسألك بدله ذلا تصحبه لطائف رحمتك، وكل وجد يحجب عنك فنسأله عوضه فقد تصحبه أنوار محبتك، فإنه قد ظهرت السعادة على من أحببته، وظهرت الشقاوة على من غيرك ملكه فهب لنا من موارد الأشقياء.

اللهم إنا قد عجزنا عن دفع الضر عن أنفسنا، من حيث تعلم بما تعلم فكيف لا نعجز عن ذلك من حيث لا نعلم بما لا نعلم، وقد أمرتنا ونهيتنا، والمدح والذم ألزمتنا، فأخو الصلاح من أصلحته، وأخو الفساد من أضللته، والسعيد حقا من أغنيته عن السؤال منك، والشقى حقا من حرمته من كثرة السؤال لك، فاغننا بفضلك عن سؤالنا منك، ولا تحرمنا من رحمتك مع كثرة سؤالنا لك، إنك على كل شيء قدير.

يا شديد البطش، يا جبار، يا قهار، يا حكيم، نعوذ بك من شر ما خلقت، ونعوذ بك من ظلمة ما أبدعت، ونعوذ بك من كيد النفوس فيها قدرت وأردت، ونعوذ بك من شر الحساد على ما أنعمت، ونسألك عز الدنيا والآخرة، كها سألك نبيك سيدنا محمد على عز الدنيا بالإيمان والمعرفة، وعز الآخرة باللقاء والمشاهدة، إنك سميع قريب مجيب.

اللهم إنى أقدم إليك بين يدى كل نفس، ولمحة، وطرفة، يطرف بها أهل السموات وأهل الأرض، وكل شيء هو في علمك كائن، أو قد كان، أقدم إليك بين يدى ذلك كله ، الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات وما في الأرض، من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يؤوده حفظها وهو العلى العظيم.

أقسمت عليك ببسط يديك، وكرم وجهك، ونور عينيك، وكمال أعينك، أن تعطينا خير ما نفذت به مشيئتك، وتعلقت به قدرتك، وأحاط به علمك، واكفنا شر ما هو ضد لذلك، وأكمل ديننا، وأتم علينا نعمتك، وهب لنا حكمة الحكمة البالغة مع الحياة الطيبة والموتة الحسنة، وتول قبض أرواحنا بيدك، وحل بيننا وبين غيرك في البرزخ وما قبله وما بعده بنور ذاتك وعظيم قدرتك وجميل فضلك إنك على

كل سىء قدير، يا ألله يا على، يا عظيم، يا حليم، يا حكيم، يا كريم، يا سميع، يا قريب، يا مجيب، يا ودود، حل بيننا وبين فتنة الدنيا والنساء والغفلة والشهود وظلم العباد وسوء الخلق، واغفر لنا ذنو بنا، واقض عنا تبعاتنا، واكشف عنا السوء، ونجنا من الغم، واجعل لنا منه مخرجا، إنك على كل سىء قدير.

، يا ألله، يا ألله، يا لطيف يا رزاق، يا قوى، يا عزيز، لك مقاليد السموات والأرض، تبسط الرزق لمن تشاء وتقدر، فابسط لنا من الرزق ما توصلنا به إلى رحمتك، ومن رحمتك ما تحول به بيننا وبين نقمتك، ومن حلمك ما يسعنا به عفوك، واختم لنا بالسعادة، التي ختمت بها لأوليائك، واجعل خير أيامنا وأسعدها يوم لقائك، وزحزحنا في الدنيا عن نار الشهوة، وأدخلنا بفضلك في ميادين الرحمة، واكسنا من نورك جلابيب العصمة، واجعل لنا ظهيرا، من عقولنا، ومهيمنا من أرواحنا، ومسخرا من أنفسنا، كي نسبحك كثيرًا، ونذكرك كثيرًا، إنك كنت بنا بصيرًا.

وهب لنا مشاهدة تصحبها مكالمة، وافتح أسماعنا وأبصارنا، واذكرنا إذا غفلنا عنك بأحسن مما تذكرنا به إذا ذكرناك، وارحمنا إذا عصيناك بأتم مما ترحمنا به إذا أطعناك، واغفر لنا ذنو بنا ما تقدم منها وما تأخر، والطف بنا لطفًا يبعدنا عن غيرك، ولا يججبنا عنك، فإنك بكل نسىء عليم.

اللهم إنا نسألك أنسانا رطبا بذكرك، وقلبا منعا بشكرك، وبدنا هينا لينا بطاعتك، واعطنا مع ذلك ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، كما أخبر رسولك على حسب ما علمته بعلمك، واغتنا بلا سبب، واجعلنا سبب الغنى لأوليائك، وبر زخا بينهم وبين أعدائك، إنك على كل شيء قدير. اللهم إنّا نسألك إيمانًا دائمًا، ونسألك قلبًا خاشعًا، ونسألك علمًا نافعًا، ونسألك يقينًا صادقًا، ونسألك دينًا قيمًا، ونسألك العافية من كل بلية، ونسألك تمام العافية، ونسألك دوام العافية ، ونسألك الشكر على العافية، ونسألك الغنى عن الناس «ثلاث مرات».

اللهم إنا نسألك التوبة الكاملة، والمغفرة الشاملة، والمحبة الكاملة الجامعة، والخلة الصافية، والمعرفة الواسعة، والأنوار الساطعة، والشفاعة القائمة، والحجة البالغة، والدرجة العالية، وفك وثاقنا من المعصية، وبرهاننا من النعمة بمواهب الجنة.

اللهم إنا نسؤلك التوبة ودوامها، ونعوذ بك من المعصية وأسبابها، فذكرنا بالخوف منك قبل هجوم خطراتها، واحملنا على النجاة منها، ومن التفكر في طرائقنا، وامح من قلوبنا حلاوة ما اجتنيناه منها، واستبدلها بالكراهة لها، والطعم لما هو بضدها، وأفض علينا من بحر كرمك وعفوك، حتى نخرج من الدنيا على السلامة من قتالها، واجعلنا عند الموت ناطقين بالشهادة، عالمين بها، وارأف بنا رأفة الحبيب بحبيبه عند الشدائد ونزولها، وأرحنا من هموم الدنيا وغمومها بالروح والريحان إلى الجنة ونعيمها.

اللهم إنا نسألك توبة سابقة منك إلينا، لتكون توبتنا تابعة إليك منا، وهب لنا للتلقى منك، كتلقى آدم منك الكلمات، ليكون قدوة لولده فى التوبة والأعمال الصالحات، وباعد بيننا وبين العناد والإصرار، والشبه بإبليس رأس الغواة، واجعل سيآتنا سيئات من أحببت، ولا تجعل حسناتنا حسنات

من أبغضت، فالإحسان لا ينفع مع البغض منك، والإساءة لا تضر مع الحب منك، وقد أبهمت الأمر علينا لنرجو ونخاف، فأمن خوفنا، ولا تخيب رجاءنا، واعطنا سؤلنا، فقد أعطيتنا الإيان من قبل أن نسألك، وكتبت وحببت وزينت وكرهت وألحقت الألسن بما به ترجمت، فنعم الرب أنت، فلك الحمد على ما أنعمت، فاغفر لنا، ولا تعاقبنا بالسلب بعد العطاء، ولا بكفران النعم وحرمان الرضا.

اللهم رضنا بقضائك، وصيرنا على طاعتك، وعن معصيتك، وعن الشهوات الموجبات للنقص أو البعد عنك، وهب لنا حقيقة الإيمان بك، حتى لا نخاف غيرك، ولا نحب غيرك، ولا نعبد سيئا سواك، وأوزعنا شكر نعمائك، وغطنا برداء عافيتك، وانصرنا باليقين، والتوكل عليك، وأسفر وجوهنا بنور رضائك، وأضحكنا وبشرنا يوم القيامة بأوليائك، واجعل يدك مبسوطة علينا، وعلى أهلينا، وأولادنا ومن معنا برحمتك، ولا تكلنا إلى أنفسنا طرفة عين، ولا أقل من ذلك، يا نعم المجيب (ثلاثا) يا من هو، هو، هو، في علوه قريب، ياذا الجلال والإكرام، يا محيط الليالي والأيام. أسكو إليك من غم الحجاب، وسوء الحساب، وشدة العذاب، وإن ذلك لواقع، ما له من دافع، إن لم ترحمني (لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين (ثلاثا). ولقد شكا إليك يعقوب فخلصته من حزنه، ورددت عليه ما ذهب إليه من بصره، وجمعت بينه وبين ولده.

ولقد ناداك نوح من قبل فنجيته من كربه، ولقد ناداك أيوب من بعده فكشفت ما به من ضره، ولقد ناداك يونس فنجيته من غمه، ولقد ناداك زكريا فوهبت له ولدا من صلبه بعد يأس أهله وكبر سنه، ولقد علمت ما نزل بإبراهيم فأنقذته من نار عدوه، وأنجيت لوطا وأهله من العذاب النازل بقومه، فهأنذا عبدك إن تعذبني بجميع ما علمت من عذابك، فأنا حقيق به، وإن ترجمني كما رحمتهم مع عظيم إجرامي، فأنت أولى بذلك وأحق من أكرم به، فليس كرمك مخصوصًا بمن أطاعك وأقبل عليك، بل هو مبذول بالسبق لمن شئت من خلقك وإن عصاك وأعرض عنك، وليس من الكرم أن لا نحسن إلا لمن أحسن إليك، وأنت المفضال الغني، بل من الكرم أن تحسن إلى من أساء إليك وأنت الرحيم العلى ، كيف وقد أمرتنا أن نحسن إلى من أساء إليك وأنت الرحيم أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من أساء إلينا ، فأنت أولى بذلك منا هو ربنا ظلمنا وأن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين كه ( بلاتا ) .

يا ألله، يا ألله، يا ألله، يا رحمن ، يا رحيم، يا قيوم، يا قيوم، يامن هو، هو ، هو، يا هو، يا هو، يا هو، أن لم تكن لرحمتك أهل أن تنالنا.

يا رباه (نلانا) يا مولاه (ثلاثا)، «يا مغيث من عصاه»، (ثلاثا) أغثنا، أغثنا، أغثنا يا رب، يا كريم، وارحمنا يارب يا رحيم، يا من وسع كرسيه السموات والأرض، ولا يؤوده حفظها وهو العلى العظيم، أسألك الإيمان بحفظك إيمانا يسكن به قلبى من هم الرزق، وخوف الخلق، وأقرب منى بقدرتك قربًا تمحق به عنى كل حجاب محقته عن إبراهيم خليلك، فلم يحتج لجبريل رسولك، ولا لسؤاله منك، وحجبته بذلك عن نار عدوه، وكيف لا يحجب عن مضرة الأعداء من غيبته عن منفعة الأحياء، كلا إنى أسألك أن تغيبني بقربك منى، حتى لا أرى ولا أحس بقرب سىء، ولا ببعده عنى، إنك على كل سىء قدير (أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجعون، فتعالى الله الحق، لا إله إلا هو رب

العرش الكريم، ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به، فإنما حسابه عند ربه، إنه لا يفلح الكافرون).

وقل رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين.

وهو الحي لا إله إلا هو، فادعوه مخلصين له الدين ، الحمد لله رب العالمين، إن الله وملائكته يصلون على النبي، يأيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليها.

اللهم صل وسلم على سيدنا محمد، وبارك على سيدنا محمد، وعلى آل سيدنا محمد، كما صليت وباركت على سيدنا إبراهيم، في العالمين إنك حميد مجيد.

اللهم ارض عن ساداتنا الخلفاء الراشدين: أبى بكر الصديق، وعمر، وعثمان، وعلى، وارض اللهم عن سيدنا الحسن، وعن أمها فاطمة الزهراء، وعن الصحابة أجمعين، وعن أزواج نبيك الطاهرات أمهات المؤمنين، وعن التابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وصلى الله تعالى وسلم على سيدنا محمد النبى الكريم.

سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

## حزب البحر للشاذلي قدس سره

بسم الله الرحمن الرحيم:

اللهم يا على، يا عظيم، يا حليم، يا عليم، أنت ربي، وعلمك حسبى، فنعم الرب ربي، ونعم الحسب حسبى، تنصر من تشاء، وأنت العزيز الرحيم، نسألك العصمة في الحركات، والسكنات، والكلمات، والإرادات، والخطرات، من الشكوك، والظنون والأوهام السائرة للقلوب، عن مطالعة الغيوب، فقد ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديدا، وإذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غرورا، فثبتنا وانصرنا، وسخر لنا هذا البحر، كما سخرت البحر لموسى وسخرت النار لإبراهيم، وسخرت الجبال والحديد لداود، وسخرت الربح والشياطين والجن لسليمان، وسخر لنا كل بحر هو لك في الأرض والسهاء والملك والملكوت، وبحر الدنيا وبحر الآخرة، وسخر لنا كل شيء يا من بيده ملكوت كل شيء، كهيعص (ثلاثا)، انصرنا فإنك خير الناصرين، وافتح لنا فإنك خير الفاقيين واغفر لنا فإنك خير الفافرين، وارحنا فإنك خير الراحمين، وارزقنا فإنك خير الرازقين، واهدنا ونجنا من القوم الظالمين، وهب لنا ريحًا طيبةً كما هي في علمك، وانشرها علينا من خزائن رحتك، واحملنا بها حمل الكرامة مع السلامة والمافية في الدين والدنيا والآخرة، إنك على كل شيء فدير، اللهم يسر لنا أمورنا مع الراحة لقلوبنا، وأبداننا، والسلامة والعافية في ديننا ودنيانا، وكن لنا صاحبًا في سفرنا وخليفة في أهلنا، واطمس على وجوه أعدائنا، وامسخهم على مكانتهم فلا يستطيعون المضى، ولا المجيء إلينا، ولو نشاء لطمسنا على أعينهم فاستبقوا الصراط فأني يبصرون، ولو نشاء المضى، ولا المجيء إلينا، ولو نشاء لطمسنا على أعينهم فاستبقوا الصراط فأني يبصرون، ولو نشاء

لمسخناهم على مكانتهم في استطاعوا مضيا ولا يرجعون، يس، والقرآن الحكيم، إنك لمن المرسلين على صراط المستقيم، تنزيل العزيز الرحيم، لتنذر قوما ما أنذر آباؤهم فهم غافلون، لقد حق القول على أكرهم فهم لا يؤمنون، إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهى إلى الأذقان فهم مقمحون، وجعلنا من بين أيديهم سدًّا، ومن خلفهم سدًّا فأغشيناهم فهم لا يبصرون، (ساهت الوجوه) نلاثا، وعنت الوجوه للحى القيوم وقد خاب من عمل ظلما، طس، حم، عسق، مرج البحرين يلتقيان، بينها برزخ لا يبغيان، لحم، حم، حم، حم، حم، حم، حم، عم، الأمر، وجاء النصر، فعلينا لا ينصرون، حم، تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم، غافر الذنب، وقابل التوب، شديد العقاب، ذى الطول، لا إله إلا هو إليه المصير، بسم الله بابنا تبارك حيطاننا، يس سقفنا، كهيعص كفايتنا، حم عسق حمايتنا، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (ملاثا) ستر العزيز مسبول علينا، وعين الله ناظرة إلينا، بحول الله لا يقدر أحد علينا، والله من ورائهم محيط، بل هو قرآن مجيد، في لوح محفوظ، فالله خير حافظًا وهو أرحم الراحمين (ملاتا) إن وليي الله الذي أنزل الكتاب، وهو يتولى الصالحين (ثلاثا) حسبى الله، لا إله إلا هو، عليه توكلت، وهو رب العرش العظيم (ثلاثا).

بسم الله الذى لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السياء وهو السميع العليم (ثلاثا)، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم (ثلاثا)، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم (نلاثا).

# الحزب الصغير لسيدى إبراهيم الدسوقى(١)

بسم الله الرحمن الرحيم

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

باسم الإله الخالق الأكبر، وهو حرزمانع مما أخاف وأحذر، لا قدرة لمخلوق مع قدرة الخالق، يلجمه بلجام قدرته، أحمى حميثا، أطمى طميثا، وكان الله قويا عزيزا حم عسق حمايتنا، كهيعص كفايتنا، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (ثلاثا)، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

(یا باری) «مائة مرة»، (یا لطیف) «مائة وتسع وعشر ون مرة»، (اللهم یالطیفًا بخلقه یاعلیًا بخلقه یاخبیرًا بخلقه الطف بنا یا لطیف یا علیم یا خبیر) «سبع مرات».

(یا دائم) «ست وستون مرة».

(یا ألله) «ست وستون مرة».

<sup>(</sup>١) مجموعة أوراد الطريقة البرهابية الدسوقية الشاذلية ص ٢٣، ٢٤.

لك الدوام الأزلى، والبقاء السرمدى، حتى تربث الأرض ومن عليها، وأنت خير الوارتين، سبحانك، يا دائم أنت ولينا، فاغفر لنا وارحمنا، وأنت خير الغافرين، سبحانك، يا دائم ارزقنا حلاوة محبتك، واحشرنا فى زمرة المحبين ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

«انتهى الحزب الصغير للدسوقى».

# الحزب الكبير لسيدي إبراهيم الدسوقي

بسم الله الرحمن الرحيم.

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجابا مستورًا، وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه ونى آذانهم وقرا، وإذا ذكرت ربك فى القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفورًا، أيا مالك يوم الدين، إياك نعبد وإياك نستعين، رب لا تذرنى فردًا وأنت خير الوارثين.

ألم نووا فلووا عبا نووا، فعموا وصموا عبا نووا، فوقع القول عليهم بما ظلموا فهم لا، أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا، وجعلنا من بين أيديهم سدًّا ومن خلفهم سدًّا فأغشيناهم فهم لا، يا معشر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا لا، «لا آلا إلا آلاؤك يا أنه » (ثلاثا) إنك سميع عليم، وبالحق أنزلناه، وبالحق نزل، ولا تحويل ولا قوة إلا باقه العلى العظيم، التجم كل مارد، وذلك كل ذى بطش شديد معاند، وتلاشت مكائد الجن والإنس أجمعين بأسمائك يارب العالمين، بالسموات القائمات فهن بالقدرة واقفات، بالسبع المتطابقات، بالكرسي البسيط، بالعرش المحيط، بغاية الغايات، بمواضع الإشارات، بمن دنا فتدلى، فكان قاب قوسين أو أدنى، خضعت المردة فكبتوا ودحضوا، كبت الأعداء بأسهاء الله فكبتوا، خسئ المارد وذل الحاسد، استعنت بالله على كل من فكبتوا ودحضوا، كبت الأعداء بأسهاء الله فكبتوا، خسئ المارد وذل الحاسد، استعنت بالله على كل من نوى لى سوءًا كيف أخاف وإلهي أملى، أم كيف أضام وعلى الله متكلى؟ اللهم احرسني من كيد الفاسق ومن سطوة المارق ومن لدغة الفاسق، بكهيعص كفيت، بحمعسق حميت، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم، «نكلانا»، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، بسم الله ما أعظم الله، كلما أوقدوا نارا العرب أطفأها الله، كتب الله لأغلبن أنا ورسلى، إن الله قوى عزيز.

اللهم يا من ألجم البحر بقدرته، وقهر العباد بحكمته، اكفني أنت الكافي، وعنت الوجوه للحي القيوم، وقد خاب من حمل ظلما، فالله خير حافظًا وهو أرحم الراحمين.

أقبل ولا تخف إنك من الآمنين، لا تخف نجوت من القوم الظالمين، لا تخاف دركًا ولا تخشى، لا تخف إنك أنت الأعلى، لا تخافا إننى معكما أسمع وأرى، لا تخف إنى لا يخاف لدى المرسلون، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا، وآمنهم من خوف، اللهم آمنا من كل خوف، وَهَمّ، وغم، وكرب، كدكد كرده كرده ده ده، الله رب العزة كتب اسمه على كل شيء أعزه، خضع كل شيء لعظمة

سلطانه، اللهم أخضع لى جميع من يرانى من الجن، والإنس، والطير، والوحوش، والهوام اللهم اجعل لى نورا من نورك على وجهى، ومن ضياء سلطانك أمامى، حتى إذا رأونى ولوا هاربين خاضعين لهيبة الله، ولهيبة أسمائه، ولهيبق، تدكدكت الجبال، بكهيعص كفيت، بحمعسق حميت، فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم (ثلاثا)، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، ربنا أرنا اللذين أضلانا من الجن والإنس نجعلها تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين، ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيرا، وكفى الله المؤمنين القتال، وكان الله قويا عزيزا، بها، بها، بها، بهيا، بهيات، بهيات، بهيات، القديم الأزلى يخضع لى جميع من يرانى لمقفنجل يا أرض خذيهم، قل كونوا حجارة أو حديدا، وقفوهم إنهم مسئولون، كأنهم لى جميع من يرانى لمقفنجل يا أرض خذيهم، قل كونوا حجارة أو حديدا، وقفوهم إنهم مسئولون، كأنهم خضب مسئدة، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

طهور، بدعق، محببه، صوره، محببه، سقاطيم، أحون، ق، أدم، حم، هاء، أمين.

«محمد رسول الله، والذين معه، أشداء على الكفار رحماء بينهم، تراهم ركعًا سجدًا يبتغون فضلا من الله ورضوانًا، سيماهم في وجوههم من أثر السجود، ذلك مثلهم في التوراة، ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه، فآزره، فاستغلظ، فاستوى، على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار، وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرةً وأجرًا عظيبًا، صدق الله العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد النبي الكريم، وعلى آله وصحبه أجمعين، عدد ما يتعلق به علم الله القديم، من الجائز والواجب والمستحيل، جلة وتفصيلًا، منذ خلقت الدنيا إلى يوم القيامة في كل يوم مائة ألف مرة، وفي كل مرة مثل قدر ذلك، وعلى آله وصحبه وسلم يا عزيز (مائة مرة)، يا عزيز فلم أزل بعزك عزيزًا، يا عزيز يا عزيز (سبع مرات) أو (سبعين مرة).

#### ملحق الشعر

#### أولا – تائية أحمد البدوى:

دعنى لقد ملك الغرام أعنى أصبحت في حانتها متجردًا نشوان، ما بين الدنان مهرولا لم يشرب العشاق من بحر الهوى سكروا بها: فتهتّكوا وتصنّعوا فقرأت من توراة موسى تسعة فقرأت من إنجيل عيسى عشرة وقرأت من نهج الغرام مسائلا وقرأت، وفهمت، وشرحت، وقرأت، وفهمت، وشرحت، وأنا بلبل الأفراح صاحب أنسها أنا صاحب الناقوس سلطان الهوى أنا أحمد البدوي غوث لاخفا شم الصلاة على النبي وآله شم الصلاة على النبي وآله وكذا السلام مضاعفًا عيد الحصى

لكنى خضت البحار بهمتى بين المروة الحب يسقين وبين المروة الحب يسقينى وَدِن كعبى الملا بقية نقطة من طينى وأنا طويت الحب تحت طويتى تليت على موسى لها لم يثبت تليت على موسى لها لم يثبت تليت على عيسى فرادت رفعتى وأتيت فيها من شواهد فيطنى وجعلت فيه من شواهد حكمتى وأتيت فيها من شواهد حكمتى من بعد ما أفنى الغرام سفيتى كم بلبلت في حانها من فيتية كم بلبلت في حانها من فيتية أنا فارس الأنجاد حامى مكة أنا كل شبان البلاد رعيتى والصحب ثم التابعين وعترتى والرمل ما سار الحجيئ لطيبة

#### ثانيًا - تائية الدسوقى:

لأهمية القصيدة في الكشف عن ملامح الحقيقة المحمدية عند الدسوقي، فإنى أقدمها للقراء، رغم طولها، نموذجا يتجلى فيه كل خيوط هذه النظرية.

#### يقول الدسوقى:

تجلّی لی المحبوب عن کل وجهة وخاطبنی منی بکشف سرائر فقال: أتدری من أنا؟ قلت: أنت یا فقال: کذاك الأمر لکنّا إذا فأوصلت ذاتی باتحادی بذاته

فساهدت في كل معني وصورة تعالت عن الأغيار لطفًا وجلت مناى أنا إذ كنت أنت حقيقتى تغيبت الأشياء كنت كنسختي بغير حُلُول بل بتحقيق نِسْبتى

فصرتُ فناءً في بقاءٍ مؤيَّد إذا رمت إثباتًا لابنيتى به فيـأخــذني مني، فـأصْبِــح سـائــلًا وانظر مرآة ذاق مسساهدا فأغدو، وأسرى بين أمسرين واقف حبيب له في حبه القلب منزل أنا ذلك القطب، المبارك، قدره وميا صيورتى ليلذات إلا جيليلةً أنا شمس إشراق العقول، ولم أقل وقد تعبق الآفاق من طيين السُّذا وأصغت إلى داعى الفسلاح تقساتها ولا جامع إلا ولي فيه منبر وبي فاحت الأنباء من كل ملة ولولا زنادى في الطبيعة قادح ولا مسشهد إلا وكنت إمامه سقانی بکأس من یدی من أحبه وكنت أنا الساقى، ومنى منادى وكنت أنا الداعي، ومنى إجابتي ولا تسكر إلا وكنت نديسهم وما شهدت عيني سوى عين ذاتها، بسذاتى تقوم النذات في كل دورة أنا موجد الأشياء من غير حاجة فليملى، وهند، والرباب، وزينب، عبارات أساء بغير حقيقة أنسا كنت في العليسا ونسور محمد أنا كنت في رؤيا اللذبيح فداءه أنا كنت مع إدريس لما رقى العلا أنا كنت مع عيسى وفي المهد ناطقًا أنا كنت مع نوح بما شهد الورى أنا الذاكر، والمذكور ذكرى لذاكرى أنا الحامدُ المحمود حمدى حامد أنا العاشق المعشوقُ في كل مظهري

لسذات بدير وسيّة سرمديّة محاه وجبودى محبوة أئ محبوة لِـذاقِ عن ذَاق لـذَاق بِغَـيْبـتى لــذاتى بــذَاتى وهي غــايــة غــايتى علومى تمحوني، ووهمى مشبستى تسرفسع عن دغسد وهنسد وعلوة وأن مدار الكلّ من حول ذِروق همى النفس والكون المحس جنتي وما غبت، إلا عن قلوب عميَّة وما نشق المركوم فياح نسبتي وعسنسه أذوق الحساجسرين أجسرت لما قامت الأشخاص من تلك طينتي بمسخستسلف الآراء والسكسل أمستي وأخطب في أعلائه بمصوتي وفي حانسة الخمار طفت بحانتي فغبت بوجدى عن وجودى بسكرتي ووجدى، وفتحى، والخيال، بجدتى وكنت أنا الصاغي، لأسماع دعوتي وفي حضرة المختار فرت بغيبتي لأنّ سواها لايسلم بفيكرتي أجدد فيها، حُلة بعد حُلة بكره كان الكون من غير آلتي وعليا، وسلمى بعدها وبثنة وما لوحوا بالقصد من قبل نشأتي وفي قاب قوسين اجتماعُ الأحبـة بعين عنايات ولطف حقيقتي وأسكن في الفردوس أحسن بقعة وأعطى داود حلاوة نخمي بحارًا وطوفانًا على كف قدرتي أنا الساكر المشكور شكرى لنعمق كذا العرش والكرسي والكون جلستي أنا السامعُ المسموع في كل نِعمتي

أنا الواصفُ الموصوفُ بالعهديه وتالى كتاب الله فى كل ساعة عما تعد رأينا من شهودٍ مقاله فقلت وكان السيرُّ منى نابت أنا السيدُ البرهانُ شيخ الحقيقة

أنا الواحد الفردُ الكبيرُ بذاتَه وقالوا فأنت القطب قلت مشاهدا وناظر ما في اللوح من كل آيةٍ وقالوا فأنت الفرد حقًا على العلا أنا القطب شيخ الوقت كل مهذب

## المراجع العربية

- ۱ ابن دقيق العيد: حياته وديوانه، دراسة في الأدب المصرى، بحث ماجستير آداب القاهرة للأستاذ الدكتور على صافى طبعة دار المعارف ١٩٦٠.
- ۲ ابن عطاء الله السكندرى وتصوفه: للأستاذ الدكتور أبو الوفا الغنيمى التفتازاني رسالة ماجستير الطبعة الثانية مكتبة الأنجلو ١٩٦٩.
- ٣ ابن الفارض والحب الإلهى: للمرحوم الدكتور مصطفى حلمى طبعة لجنة التأليف
   والترجمة القاهرة ١٩٤٥.
- ٤ أبو الحسن الشاذلى: للأستاذ على سالم عمار الجزء الأولى الطبعة الأولى ١٩٥١ طبعة
   دار رسائل الجيب الإسلامية الجزء الثانى الطبعة الأولى ١٩٦١ دار التأليف بالقاهرة.
- ٥ أبو الحسن الشاذلى: للإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود سلسلة أعلام العرب دار الكاتب العربي للطباعة والنشر سبتمبر ١٩٦٧ العدد ٦٩.
- ٦ أبو العباس المرسى ومسجده الجامع بالإسكندرية للأستاذ حسن السندوبي مطبعة دار الكتب المصرية سنة ١٩١٤ م.
- ٧ أبو العينين الدسوقي: للأستاذ عبد العال كحيل طبعة الشعب نوفمبر سنة ١٩٧٥.
- ٨ الأدب الصوفى في مصر في القرن السابع الهجرى: «دراسة في الأدب المصرى» للدكتور على صافى حسين دار المعارف ١٩٦٤.
- ٩ إتحاف أهل العناية الربانية في اتحاد طرق أهل الله: للبناني طبعة المطبعة العامرة الشرفية بالخرنفس بمصر ١٣٢٤ هـ.
- ١٠ إحياء علوم الدين للغزالى: طبعة القاهرة سنة ١٢٣٥ هـ وطبعة القاهرة ١٣٣٤ هـ.
- ١١ أدب العبودية: للأستاذ محمد مصطفى عبد الرحمن مكتبة القاهرة بمصر ١٩٧٤ م.
- ۱۲ أعــلام التصوف: لــلأستاذ طــه عبد البــاقى سرور «شخصيــات صــوفيــة» ۱۳٦۸ هــ – ۱۹٤۹ م – مصر.
- ١٣ اعمال الفكر في فضل الذكر: كتيب لجلال الدين السيوطي نشر مكتبة الجندي
   بسيدنا الحسين عصر سنة الطبع غير مذكورة.
- ١٤ أعلام الإسكندرية في العصر الإسلامي: للدكتور جمال الدين الشيال دار المعارف
   ١٩٦٥ م.

- ١٥ إغاثة الأمة بكشف الغمة: للمقريزى (تقى الدين أحمد بن على بن عبد الفادر الطبعه الثانية لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٥٧ م.
- ١٦ أقطاب التصوف الثلاثة للأستاذ صلاح عزام الطبعة الثالثة طبعة الشعب سنة
   ١٣٨٨ هـ.
- ١٧ الإمام عبد القادر الجيلاني: لأبي الحسن الندوى طبعة المختار الإسلامي سنة ١٩٧٤ م.
- ١٨ الأعمال الكاملة: لجمال الدين الأفغاني مع دراسة عن الأفغاني (الحقيقة الكلية) بقلم الدكتور محمد عمارة طبعة المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر ١٩٦٨.
- ١٩ الإمام الأكبر أحمد الرفاعي وطريقته: للدكتور مصطفى كمال وصفى. دار القاهرة للطباعة
   ١٩٥٧ م.
- ٢٠ الانتصار لطرق الصوفية الأخيار: الزمزمي بن محمد بن الصديق. مطبعة الشرفية ١٩٣٨ م.
- ٢١ الأنوار الأحمدية في المناقب العلية: للمشهدى بهامش كتاب النفحات الأحمدية ١٣٢١ هـ الطبعة الأولى مطبعة التقدم العلمية بدرب الدليل بمصر.
- ۲۲ الأنوار القدسية في تنزيه طرق القوم العلية: جمعه الشيخ محمد ظافر المدنى. طبع في مطبعة السلام بشارع كلوت بك بمصر ۱۳۲۰ هـ.
- ۲۳ الأنوار القدسية في معرفة قواعد الصوفية للشعراني. الجزء الأول. نقحه وقدمه طه
   عبد الباقي سرور والسيد محمد عبد الشافي طبعة المكتبة العلمية ومطبعتها بالقاهرة طبعة أولى ١٩٦٢.
- ٢٤ بدائع الزهور في وقائع الدهور: لابن إياس المصرى أبو البركات محمد أحمد الحنفي. العدد ٨٧ مطابع الشعب ١٩٦٠.
- ٢٥ بداية الطريق إلى مناهج التحقيق في ظلال الشريعة ورحاب الحقيقة: محمود أبو الفيض المتوفى سلسلة من الشرق والغرب. الدار القومية للطباعة والنشر. العدد ١٥٧ يناير ١٩٦٤.
- ٢٦ البداية والنهاية لابن كثير ت ٧٧٤ هـ / ١٣٧٣ م عماد الدين أبو الفدا إسماعيل
   الدمشقى. طبعة مصر ١٣٥١ هـ.
- ۲۷ البرهان المؤيد لسيدى أحمد الرفاعي: تحقيق صفوة السقا. الطبعة الثانية طبعة مكتبة ربيع بحلب ١٣٨٢ وطبعة السعب ٣٩١هـ ١٩٧١م تحقيق صلاح عزام.
- ٢٨ بستان العارفين أن تأليف الإمام أبى زكريا النووى. طبعة المطبعة المنيرية لصاحبها محمد منير الدمشقى بدون ذكر سنة الطبع.
- ٢٩ بسط عدد التوفيق فيها يتعلق بأحكام الطريق: لبعض مشايخ السادة الرفاعية طبعة المطبعة العامرة الشرفية سنة ١٣٠٧ هـ.

٣٠ – بهجة الأسرار ومعدن الأنوار في بعض مناقب القطب الجيلاني: للشيخ نور الدين السُطنوفي – طبع مطبعة مصطفى البابي الحلبي – سنة ١٣٣٠ هـ.

٣١ – تاج العروس الحاوى لتهذيب النفوس: لابن عطاء الله السكندرى – طبعة الفاهره ١٣٠٥ هـ – والقاهرة ١٢٦١ هـ.

۳۲ – التعرف لمذهب أهل التصوف: للكلاباذي (أبو بكر محمد بن اسحق) تصحيح واهتمام آرىر جون آربري – مطبعة مصر ۱۳۵۲ هـ – ۱۹۳۳ م وطبعة نانية تحقيق الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود – وطه عبد الباقي سرور – طبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر ۱۹۶۰ م.

٣٣ – تاريخ الإسلام السياسي والديني والنقاني والاجتماعي: للدكتور حسن إبراهيم – الجزء الرابع العصر العباسي الناني الشرق ومصر والمغرب والأندلس (٤٤٧ هـ – ٦٥٦ هـ / ١٠٥٥ م – ١٦٥٨ م) طبعة أولى – مصر سنة ١٩٦٧ م.

٣٤ – التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية للدكتور أحمد سلبي – الجزء الحامس – الطبعة الأولى – مكتبة النهضة المصرية بالقاهرة ١٩٦٧ م.

۳۵ – تاریخ مصر الاجتماعی: للأستاذ أحمد زكی بدوی – طبعة مطبعة صلاح الدین الكبری بمصر ۱۹۳۱ م.

٣٦ - تاريخ مصر من فتح الإسكندر إلى الفتح العثمانى: للأستاذ محمد فخر الدين وعمر بن الجمل - الجزء الثانى - المطبعة الرحمانية بمصر ١٣٤٦ هـ - ١٩٢٧ م.

٣٧ – تاريخ الطبرى (ت ٢١٠) – طبعة مصر ١٣٢٢ هـ (تاريخ الرسل والملوك).

٣٨ – ترياق المحبين في طبقات خرقة المشايخ العارفين: لأبي الفرج بن عبد المحسن الأنصاري الواسطى – المطبعة البهية المصرية سنة ١٣٠٥ هـ.

۳۹ – تلبیس إبلیس (لابن الجوزی) جمال الدین أبو الفرج عبد الرحمن بن علی البغدادی – طبعة مصر ۱۳٤۰ هــ.

٤٠ - التصوف الإسلامي بين الفلسفة والدين: للدكتور عبد الدايم أبو العطا البقرى الكتاب العاسر من سلسلة خلاصة الفكر الإسلامي - مصر ١٩٥١. ·

21 - التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق: للأستاذ الدكتور زكى مبارك «قدم هذا الكتاب إلى الجامعة المصرية سنة ١٩٣٧ ونال به إجازة الدكتوراه في الفلسفة بمرتبة الشرف. الجزء الأول: الطبعة الأولى سنة ١٣٥٧ هـ - ١٩٣٨ م طبعة الرسالة. الجزء الثانى: مطبعة الاعتماد بمصر ١٣٥٧ هـ - ١٩٣٨ م.

٤٢ – التصوف: طريقا وتجربة ومذهبا: للأستاذ الدكتور محمد كمال إبراهيم جعفر – دار الكتب الجامعية ١٩٧٠.

- 27 التصوف في الإسلام: للأستاذ الدكتور عمر فروخ الطبعة الأولى بيروت 1977 هـ 1987 م.
- ٤٤ التصوف في مصر إبان العصر العثماني للأستاذ الدكتور توفيق الطويل الناسر مكتبة
   الأداب بالجماميز طبعة ١٩٤٧ م.
- 20 التعريفات: للشريف الجرجاني (أبو الحسن محمد بن الحسين بن موسى) طبعة المطبعة الرهبية بمصر ١٢٨٣ هـ. وطبعة مصر سنة ١٣٥٧ ١٩٣٨ م.
- ٤٦ التمكين في شرح منازل السائرين: لأبي إسماعيل الأنصاري المهدوى تحقيق السيد محمود
   أبو الفيض المنوفي. طبعة دار نهضة مصر بالفجالة سنة ١٩٦٩ م.
- ٤٧ التنوير في إسقاط التدبير: لابن عطاء الله السكندري طبعة المطبعة الحميدية المصرية
   سنه ١٣٢٢ هـ.
- ٤٨ التصوف: الثورة الروحية في الإسلام: للدكتور أبو العلا عفيفي طبعة دار المعارف سنة ١٩٦٣.
- ٤٩ حامع الأصول للكشمخوى: الشيخ ضياء الدين الكشمخوى النقسبندى الطبعة الأولى
   طبع مطبعة الجمالية بمصر ١٣٣٨ هـ.
- ٥٠ جامع كرامات الأولياء: للشيخ يوسف بن إسماعيل النبهاني جزءان طبعة دار الكتب
   العربية الكبرى طبعة ١٣٢٩ هـ.
- ٥١ جلاء العينين في محاكمة الأحمدين؛ لابن الألوسى البغدادي مطبعة المدنى المؤسسة السعودية بمصر ١٩٦٤ م.
- ٥٢ جمهرة الأولياء: للسيد محمود أبو الفيض المنوفى طبعة مؤسسة الحلبي الطبعة الأولى ١٩٦٧ م – ١٣٨٧ هـ.
- ٥٣ الجواهر السنية في النسبة والكرامات الأحمدية؛ لمحمد زين الدين طبعة مصر ١٢٧٧ م.
- ٥٤ حالة أهل الحقيقة مع الله: للإمام أحمد الرفاعي تحقيق صلاح عزام طبعة دار السعب ١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م.
- ٥٥ مجد الذاكرين ورد المنكرين: للشيخ عبد القادر الأربلي الطبعة الأولى ١٢٩٩ هـ الإسكندرية.
- 07 حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة: لجلال الدين السيوطي تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم جــ ١ طبعة عيسى البابي الحلبي طبعة أولى ١٩٦٧م ١٣٨٧ هـ.
- ٥٧ حكم بن عطاء الله السكندري سرح ابن زروق تحقيق المغفور له الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود والدكتور محمود بن الشريف طبعة مكتبة النجاح ١٩٦٩.

٥٨ – حلية الرموز ومفاتيح الكنوز أو «بين الشريعة والحقيقة» للعزبن عبد السلام سلسلة الثقافة الإسلامية – عدد ٢٥ يناير ١٩٦١م.

آ ٥٩ – الحلال والحرام في الإسلام: للشيخ الدكتور يوسف [لقرضاوي –طبعة دار إحياء الكتب آ العربية ١٩٦١ م.

٦٠ - الحياة الروحية في الإسلام: للمرحوم الدكتور محمد مصطفى حلمي - سلسلة دراسات إسلامية - طبعة الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر سنة ١٩٧٠ م.

٦١ - حياة السيد البدوى: للأستاذ إبراهيم أحمد نور الدين - الطبعة النانية - طبعة المكتبة التجارية الإسلامية بطنطا سنة ١٣٦٩ هـ.

٦٢ – الحياة العقلية في عصر الحروب الصليبية بمصر والشام – تأليف الأستاذ الدكتور أحمد أحمد
 بدوى طبعة مكتبة نهضة مصر – تاريخ الطبع غير مذكور.

٦٣ – الخطط التوفيقية (الخطط الجديدة لمصر القاهرة ومدنها وبلادها القديمة والشهيرة): تأليف على باشا مبارك – الجزء الثالث عشر والجزء الرابع عشر – الطبعة الأولى – المطبعة الأميرية ببولاق ١٣٠٥ هـ.

ببيروت. لبنان ١٩٦٤ م.

7٦ – الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب: (معبد فرحون) لبرهان الدين إبراهيم بن على بن محمد بن فرحون العميرى المدنى وبهامشه كتاب نيل الابتهاج بتطريز الديباج: للشيخ التنبكي (أبي العباس سيدى أحمد بن أحمد بن عمر: الشيخ محمد التنبكي). مطبعة عباس بن عبد السلام بن شقرون بمصر طبعة أولى سنة ١٣٥١ هـ.

٦٧ - ذكر ودعاء جمعه وحققه عبد الله أحمد أبو زينة. طبعة دار الشعب ١٣٩١ هـ - ١٩٧١ م.
 ٦٨ - رسالة إتحاف السائل بأجوبة المسائل. لعلى عبد الله بن محمد الحداد. مطبعة لجنة البيان العربي ١٣٧٨ هـ. ١٩٥٩ م.

٦٩ – رسائل إخوان الصفا – طبعة القاهرة ١٣٤٧ هـ. ١٩٢٨ م.

٧٠ – رسالة آداب سلوك المريد. للحداد (عبد الله بن علوى بن محمد الحداد) الطبعة الأولى.
 مطبعة لجنة البيان العربي ١٣٧٨ هـ – ١٩٥٨ م.

٧١ – الرسالة القشيرية (لأبي القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيرى) تحقيق المغفور له الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود والدكتور محمود بن الشريف الجزء الأول. دار الكتب الحديثة بمصر ١٩٧٢.

الجزء الثاني. دار الكتب الحديثة بمصر ١٩٧٤.

والطبعة القدبمة للرسالة القشيرية طبعة القاهرة ١٣٣٠.

٧٢ – الرعاية لحقوق الله. للمحاسبي (الحارث بن أسد المحاسبي) تحقيق المغفور له الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود، وطه عبد الباقي سرور. دار الكتب الحديثة. بدون ذكر تاريخ الطبع.
 ٧٣ – روضة الناظرين: للإمام الوتري. طبعة القاهرة.

٧٤ - رياضة الأسماع في أحكام الذكر والسماع: لمحمد أبي الهدى الصيادى طبعة مطبعة التمدن عصر ١٩٠٣ م.

٧٥ – الزهور الفائقة في حقوق الطريقة الصادقة: لسيدى محمد عثمان المرغني. الطبعة الأولى.
 المطبعة الأميرية سنة ١٣١٦ هـ.

٧٦ - السلسلة الذهبية للطريقة الحامدية الشاذلية المنسوبة لسلامة الراضى. مطبعة الشباب سنة
 ١٣٤١ هـ.

۷۷ - السلوك لمعرفة دول الملوك. للمقريزي. قام بنشره الدكتور محمد مصطفى زيادة. الفسم الماني. طبعة دار الكتب المصرية ١٩٣٦.

٧٨ - السمو الروحي في الأدب الصوفي. للشيخ على عقل طبعة مصر.

٧٩ – السيد أحمد البدوى رضى الله عنه. لفضيلة الدكتور عبد الحليم محمود. مطبعة دار الشعب
 ١٣٨٩ هـ. ١٩٦٩ م.

٨٠ – السيد أحمد البدوى شيخ وطريقة. للدكتور سعيد عاشور سلسلة أعلام العرب. طبعة دار الكتاب العربي وزارة الثقافة الطبعة الثانية ٦٧.

۸۱ – السيد أحمد البدوى أو دولة الدراويش في مصر: للأستاذ محمد فهمي عبد اللطيف الطبعة الأولى مطبعة الحرية بمصر ١٣٦٧ هـ. ١٩٤٨ م.

۸۲ – السيد عبد الرحيم القنائى: للأستاذ صلاح عزام طبعة الشعب ١٣٩٠ هـ. ١٩٧٠م. ٨٣ – سيدى إبراهيم الدسوقى وأولياء الله الصالحين: لعبد التواب عبد العزيز الناسر الشركة

العربيه للتجارة والمطبوعات بالقاهرة ١٩٧٢ م.

٨٤ – شرح حزب البر للشيخ عبد الرحمن محمد الفاسى. تقديم الدكتور عبد الحليم محمود. طبعه
 ١٣٨٩ هـ. ١٩٦٩ م، اعداد الأستاذ محمد عطية خميس المحامى.

٨٥ - شذرات الذهب: لابن العماد الحنبلي جـ ٥ طبعة مصر سنة ١٣٥٠.

٨٦ – شمس المعارف الكبرى. للبوني (أحمد بن على البوني) طبعة القاهرة ١٣١٨ هـ. ١٩٠٠ م.

۸۷ – صفوة التصوف للمقدسى: «أبو الفضل محمد بن طاهر الحفاظ المقدسى» تحقيق أحمد السرباصى. طبعة مصر ١٩٥٠ م.

- ٨٨ الصلة بين التصوف والتشيع: للدكتور كامل مصطفى الشيبي. دار المعارف بمصر ١٩٦٩ م.
- ٨٩ الصوفى المجدد (التفتازاني) للدكتور محمد عبد المنعم خفاجي. مطبعة دار التأليف سنة
- ٩٠ ضحى الإسلام: للأستاذ أحمد أمين. الجزء الثاني. لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٣٥.
  - ٩١ طبقات الشرنوبي البرهاني: طبعة المطبعة الشرفية بمصر سنة ١٣٠٥ هـ
- ٩٢ طبقات الشاذلية الكبرى المسمى «جامع الكرامات العلية في طبقات السادات الشاذلية:
   لابن الكوهن «الحسن بن الحاج محمد الكوهن الفاسى الشاذلى» طبعة العلامية بمصر ١٣٤٧ هـ.
- 97 طبقات الصوفية للسلمى: عبد الرحمن محمد بن الحسين بن موسى السلمى تحقيق محمد عبد المنعم شريبة. طبعة مصر ١٩٥٣.
- 9٤ الطبقات الكبرى للشعرانى: الإمام عبد الوهاب الشعرانى: طبعة مكتبة محمد على صبيح عصر غير محددة سنة الطبع.
- ٩٥ ظهور الحقائق في بْيَأْنُ اللطائف: للسيد عبد الله بن علوى بن حسن العطاس طبعة مطبعة بكراز حسني سنة ١٣١٢ هـ.
- ٩٦ العارف بالله أبو العباس المرسى: للدكتور الإمام عبد الحليم محمود طبعة الشعب ١٩٧٢.
- 97 العبودية: لابن تيمية تحقيق الشيخ محمد حامد الفقى. مطبعة أنصار السنة المحمدية ١٣٦٦ هـ.
- ٩٨ العظة والاعتبار: آراء في حياة السيد البدوى الدنيوية وحياته البرزخية. لفضيلة الشيخ أحمد محمد حجاب. طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القاهرة ١٣٨٩ هـ.
- ۹۹ عوارف المعارف للسهروردي «شهاب الدين أبو حفص عمر بن محمد السهروردي» طبعة مصر سنة ۱۹۳۹.
- ۱۰۰ غذاء الباحث فى التصوف. للشيخ فرج محمد غنيم. طبعة دار السفينة بطنطا ١٣٠٣ هـ. ١٩٥٣ م.
- ۱۰۱ فتاوى سرعية وبحوث إسلامية. لفضيلة الشيخ حسنين محمد مخلوف جزءان الطبعة النانية ١٣٨٥ هـ. ١٩٦٥ م.
- ۱۰۲ الفتاوى. دراسة لمشكلات المسلم المعاصر فى حياته اليومية والعامة للإمام الأكبر المرحوم الشيخ محمود شلتوت. طبعة الأزهر ١٩٥٩ ودار العلم ١٩٦٤ م.
- ۱۰۳ الفتوحات الربانية في تفضيل الطريقة الشاذلية. لسيدى محمد مسعود الفاسي الشاذلي. مطبعة المعاهد بجوار الأزهر. طبعة ١٣٤٠ هـ. ١٩٢١ م.

- ۱۰۶ الفتح الرباني والفيض الرحماني. لسيدي عبد القادر الجيلاني. فتوح الغيب اكتساب قلائد الجواهر في مناقب الشيخ عبد القادر. تأليف محمد بن يحيى التادي الحنبلي. المطبعة العامرة ١٣٠٣ هـ..
- ١٠٥ الفوائد الدرية في خلاصة العلاقة الجوهرية في رسم وأصول الطريقة الرفاعية للشيخ
   عبد السلام شحاته. طبعة مطبعة السعادة بمصر «بدون ذكر تاريخ طبعها».
  - ١٠٦ المرق بين الفرق. لعبد القادر البغدادي. طبعة مصر ١٩١٠ م.
- ١٠٧ الفكر الإسلامي. منابعه وآثاره. ترجمة الدكتور شلبي. ملتزمة الطبع والنشر مكتبة الأنجلو
   المصرية ١٩٦٢ م.
- ۱۰۸ الفكر الشيعي والنزعات الصوفية حتى مطلع القرن ۱۲ هـ للدكتور كامل مصطفى الشيبي. طبعة مكتبة النهضة ١٩٦٦.
- ١٠٩ الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي. للدكتور أحمد محمود صبحي. دار المعارف ١٩٦٩.
- ١١٠ الفن الإلهي. للأستاذ محمد فهمي عبد اللطيف. سلسلة المكتبة النقافية العدد ٢٢٣.
- ۱۱۱ فهرس مخطوطات المسجد الأحمدى بطنطا. إعداد الأساتذة الدكاترة. على سامى النشار. عبده الراجحي. جلال أبو الفتوح مطبعة جامعة الإسكندرية ١٩٦٤.
- ۱۱۲ الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيق. للأستاذ الدكتور إبراهيم بيومي مدكور، مطبعة دار المعارف بمصر. طبعة تانية ۱۹٦۸.
- ۱۱۳ في التصوف الإسلامي وتاريخه. للأستاذ رينولد نيكلسون. ترجمة المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفي ١٩٤٧ م مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر.
- ١١٤ الفيص المحمدى والمدد الأحمدى. ديوان محمد أبى الهدى الصيادى الرفاعى مطبعة الجوانب بالقسطنطينية ١٢٦٨ هـ.
  - ١١٥ قوت القلوب. لمحمد بن على أبي طالب المكي. طبعة مصر ١٩٣٣م.
- ۱۱٦ قواعد التصوف لابن زروق. صححه ونقحه محمد زهدى النجار. مطبعة مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٨٨ هـ.
- ۱۱۷ الفواعد المرعية في أصول الطريقة الرفاعية للسيد محمد أبي الهدى الصيادى طبعة مطبعة محمد مصطفى سنة ١٩٠٥ هـ.
- ١١٨ فوانين حكم الإشراق. لجمال محمد أبى المواهب الشاذلى، طبعة مطبعة ولاية سورية برخصة نظارة المعارف العمومية سنة ١٣١١.
- ۱۱۹ كتاب منير من كلام القطب الكبير سيدى إبراهيم الدسوقي. بدون ذكر تاريخ الطبع، وموجود منه نسخة بمكتبة جامعة القاهرة تحت ِ رقم ٢٠٠٧٨ تصوف.

١٢٠ – الكامل لابن الأثير. طبعة بولاق ١٢٩٠ هـ.

١٢١ – كرامات الأولياء رضى الله عنهم: لمصطفى أحمد الرفاعى اللبان. المطبعة السلفية ١٩٣٩ م.

۱۲۲ – كشف المحجوب للهجويرى: دراسة وترجمة الدكتورة إسعاد عبد الهادى قنديل. نسر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية سنة ١٣٩٤ هـ ١٩٧٤ م.

۱۲۳ - كشف النقاب عن أنساب الأربعة الأقطاب لعبد القادر محمد الطبرى. طبعة المطبعة , الخيرية سنة ١٣٠٩ هـ.

۱۲۶ – الكواكب الدريّة في تراجم السادة الصوفية. لعبد الرؤوف المناوى. الجزء الأول. مصر ١٩٣٨. الجزء الثالث مصر ١٩٦٣. ويوجد منه نسخ خطية بدار الكتب.

۱۲۵ – الكوكب الزاهر في مناقب الغوث عبد القادر رضى الله عنه للسيد محمد أبي الهدى الصيادي. طبعة استانبول ۱۳۱۳ هـ.

۱۲٦ – لطائف المنن لابن عطاء الله السكندري. طبعة مصرى ١٣٢٢ هـ. طبعة القاهرة ١٢٧٧ ه. وطبعة المكتبة السعيدية بدرب الجماميز سنة ١٣٦٢ هـ.

۱۲۷ – اللمع. لأبى السراج الطوسى. حققه الإمام الدكتور عبد الحليم محمود. طبعة مكتبة المننى بغداد ۱۳۹۰ هـ. ۱۹۶۰ م.

۱۲۸ – لوامع البينات. شرح أسهاء الله تعالى والصفات للفخر الرازى فخر الدين بن محمد بن عمر الخطيب الرازى. المطبعة الشرقية ١٣٢٣ هـ.

١٢٩ – لواقح الأنوار القدسية من بيان العهود المحمدية للشعراني. طبعة ١٣٨١ هـ القاهرة.

١٣٠ – المأنورات للإمام الشهيد حسن البنا: الطبعة الثانية – مطبعة المعرفة دار الشهاب طبعة ١٩٧٥م.

۱۳۱ – مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية «أبو العباس تقى الدين أحمد عبد الحليم الحراني» تحقيق محمد رشيد رضا – طبعة مصر ۱۳٤۱ هـ – ۱۹۲۳ م.

١٣٢ - المجموعة العلية لأوراد وأحزاب السادة الغنيمية - طبعة مطبعة السعادة بمصر. جمع الأستاذ محمد المصيلحي حسين الحنبلي الغنيمي.

١٣٣ – المجتمع الإسلامي للدكتور أحمد شلبي – مكتبة النهضة المصرية بالقاهرة الطبعة النانية سنة ١٩٦٣ م.

۱۳۶ – المحلى: لابن حزم (أبو محمد على بن محمد الظاهرى طبعة المطبعة الأميرية بمصر ١٩٢٨م. ١٣٥ – المختار من تاريخ الجبرتى – العدد ٢٧ من كتاب الشعب – طبعة ١٩٥٨م.

١٣٦ - مختصر ابن عياد في مناقب وأذكار القطب الشاذلي «الأفكار العلية والأسرار الساذليه» لابن عياد الشاذلي - طبعة المطبعة السعيدية بالإسكندرية سنة ١٢٨٨ هـ.

۱۳۷ – المدخل إلى التصوف الإسلامي للسيد محمود أبو الفيض المنوفي – العدد ٧١ من سلسلة مداهب وسخصيات – طبعة الدار القومية للطباعة والنشر.

١٣٨ - مدخل إلى التصوف الإسلامي: للدكتور أبو الوفا الغنيمي التفتازاني- طبعة دار الثقافة للطباعة والنشر ١٩٧٤.

۱۳۹ – مدارج الحقيقة في الرابطة بين أهل الطريقة: لإبراهيم حلمي القادري – نشر عادل محمد البهي وعبد السلام محمد – طبع الإسكندرية سنة ١٩٦٢.

١٤٠ – مساجد القاهرة ومدارسها: تأليف الدكتور أحمد فكرى. الجزء الثانى العصر الأيوبي. دار المعارف بمصر ١٩٦٠.

١٤١ - مسرة العينين بشرح حزب أبي العينين الحسن. طبعة مصر بدون تاريخ.

١٤٢ – مشارق الأنوار في نور أهل الاعتبار: للشيخ حسن العدوى الحمزاوى. طبعة مطبعة بولاق ١٢٧٥ هـ.

١٤٣ – المعارف المحمدية في الوظائف الأحمدية: للسيد عز الدين. طبعة مصر سنة ١٣٠٥ هـ.

١٤٤ - المفاخر العلية لابن عياد «أحمد بن محمد عيسى» طبعة مصطفى البابي الحلبي ١٣٨١ هـ - ١٩٦١ م.

۱٤٥ – مفتاح الفلاح لابن عطاء الله السكندرى – طبعة مصر١٠٥٠هـ وطبعة المطبعة المنيرية ١٣٢١هـ.

١٤٦ - مفاتيح الغيب المشتهر بالتفسير الكبير: لفخر الدين الرازى. الجزء الخامس طبعة القاهرة ١٣٢٤ هـ.

١٤٧ - مكاشفة القلوب المقرب من علام الغيوب: للإمام أبى حامد الغزالى. تحقيق عبد الله أبو زينه. طبعة دار الشعب ١٣٩٤ هـ - ١٩٧٤ م.

١٤٨ – المقدمة لعبدالرحمن بن خلدون «أبو زيد عبدالرحمن بن محمد». مطبعة بيرون. المطبعة الأدبية ١٨٧٩ وطبعة المطبعة الأميرية بالقاهرة ١٢٧٤هـ.

١٤٩ – مكانة التصوف والصوفية في الإسلام للأستاذ محمد عبد الشافي. مطابع الناشر العربي بالقاهرة ١٩٦٦.

١٥٠ – من قادة الفكر الصوفى الإسلامى السيد إبراهيم الدسوقى: للأستاذ أحمد عز الدين خلف الله . لجنة التعريف بالإسلام. الكتاب ٤٥ المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٩٦٨.

۱۵۱ – المنقذ من الضلال: للإمام أبى حامد الغزالى بهامش كتاب الإنسان الكامل طبعة مطبعة ابن زيدون سنة ١٩٣٤.

۱۵۲ – المِنَن والحكم لابن عطاء الله السكندرى: شرح ابن عياد «محمد بن إبراهيم بن عياد» طبعة مصر ۱۳۲۰.

۱۵۳ – الملامتية والصوفية وأهل الفتوة: تأليف المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفي طبعة ١٣١٤ هـ – ١٩٤٥م. طبعة دار إحياء الكتب العربية. عيسى البابي الحلبي.

١٥٤ - المواهب السنية في المآثر الشاذلية جمعة أحمد حامد عبدالكريم الأخميمي الشاذلي. طبعة مكتبة الجندي بالحسين ١٩٦٩.

١٥٥ - المنح الإلهية في المآثر والأفكار القادرية جمعه طه أبو وردة. الطبعة الثانية. مطبعة كسك بالمنصورة ١٩٧٣م.

١٥٦ – نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام جـ ٢ للأستاذ الدكتور على سامى النشار طبعة دار المعارف بمصر ١٩٦٧ .

١٥٧ - نصوص فلسفية عربية: اختارها وعلق عليها الأستاذ المدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة. طبعة النهضة المصرية بالقاهرة.

۱۵۸ – نشر المحاسن الغالية في فضل المشايخ الصوفية أصحاب المقامات العالية لليافعي « أبي محمد عبد الله بن أسعد اليافي ت ٦٩٨ هـ تحقيق إبراهيم عطوة عوض. طبعة الحلبي ١٣٨١ هـ – ١٩٦١ م .

١٥٩ - النفحات الأحمدية والجواهر الصمدانية: لعبده حسن المشهدى. الطبعة الأولى. مطبعة التقدم العلمية بدرب الدليل بمصر ١٣٢١هـ.

١٦٠ – نور التحقيق في صحة أعمال الطريق: إبراهيم محمد صقر الشاذلي. طبعة مطبعة دار التأليف بالمالية بمصر. طبعة ثانية ١٣٩٠هـ. ١٩٧٠م.

۱٦١ – هذه هي الصوفية: لفضيلة الشيخ عبد الرحمن الوكيل. طبعة ثالثة. مطبعة السنة المحمدية ١٣٧٥ هـ – ١٩٥٩ م.

١٦٢ – وفيات الأعيان: لابن خلكان « أبو العباس أحمد بن محمد بن إبراهيم » المطبعة الأميرية ١٢٧٥ هـ.

#### المخطوطات العربية

١٦٣ - أصول الطريقة الشاذلية لسيدي أحمد زروق. مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٧٢٤ وكتاب رقم (٤٩٠ مجاميع) أيضًا.

۱٦٤ - إنسان المقلتين بشرح حزب أبى العينين للشيخ محمد بن رضوان الأبيارى. بدار الكتب ١٥٠٣.

١٦٥ - تجليات الشاذلية بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٥٨٥ تصوف وأخلاق دينية.

١٦٦ - تأييد الحقيقة العلية لجلال الدين السيوطى بدار الكتب تحت رقم ٩٦٨ تصوف. مكتبة طلعت.

١٦٧ - تفضيل الطريقة الشاذلية على غيرها من الطرق. مخطوط لابن عقبة الميرغني نسخة خطية بدار الكتب رقم ٣٣٨٣ تصوف.

۱٦٨ - تعطير الأنفاس بمناقب سيدى أبي الحسن الشاذلي. مخطوط لأبي الصلاح الصفدى بدار الكتب تحت رقم ٣٨٨.

١٦٩ - شرح حزب الدسوقي للشيخ محمد البهي. مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٥٩٤.

۱۷۰ – السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين تأليف الشيخ محمد بن على بن السنوسي الإدريسي. مخطوط بدار الكتب تحت فن تصوف وأخلاق دينية.

١٧١ - الطرق الصوفية للسيد محمد توفيق البكرى. مخطوط تحت رقم ٣٧٣٧ بدار الكتب.

۱۷۲ – الكواكب الدريه في تراجم السادة الصوفية للمناوى. مخطوط بدار الكتب تحت رقم ۱۱۸٤ تاريخ ورقم ٤٠١٥.

۱۷۳ – النصيحة العلوية في بيان حسن طريقة السادة الأحمدية. مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (١٥٤٠) ١٢٩٤٥. تأليف على الحلبي.

۱۷٤ – مسرة العينين بشرح حزب أبى العينين مخطوط لحسن شمعه الفوى بدار الكتب تحت رقم ۲۵۳ تصوف وأخلاق دينية.

#### المجلات والجرائد والدوريات

١٧٥ - مجلة كلية الآداب جامعة القاهرة - المجلد ٢٥ الجزء التانى ديسمبر ١٩٦٣ طبعة الهيئة العامة للكتب والأجهزة العلمية - ظهر في ١٩٦٨.

١٧٦ - مجلة الجديد عدد ١٨ - أول يوليو سنة ١٩٧٦.

١٧٧ – مجلة علم النفس: أكتوبر ٤٩ عدد ٢ مجلد. مجلة علم النفس عدد فبراير ١٩٥٠.

١٧٨ – مجلة عالم الفكر. المجلد السادس. العدد الثاني يوليو/ أغسطس سبتمبر ١٩٧٥م.

١٧٩ - مجلة المسلم. عدد جمادي الآخرة ١٣٨٨ هـ العدد ١١ السنة ١٨.

١٨٠ - مجلة المعرفة. عدد يونية ١٩٣١م.

١٨١ - مجلة منبر الإسلام. عدد شعبان ١٣٨٦ هـ.

١٨٢ - دائرة المعارف الإسلامية. الطبعة العربية.

١٨٢ - دائرة معارف البستاني. الجزء الأول.

# المراجع الأجنبية

- 1. An account of the manners and customs of the modern Egyptions. by Edward Wiliam Lane «London 1871»
- 2. Mysticism: study in the nature and development of man's spiriture consciousness.

by Evelyn Underhill

«London 1949»

3. Studies in Islamic Mysticis.

by Nicholson

«Combridge 1921»

- ونقله الأُستاذ الكبير المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفي للغة العربية.
- 4. Mysticism and Philosophy by Tage Watter Trence.

«Philadelphia, Lippincatt (1960)

- 5. Encyclopedia of Islam: Art El Badawi- Eldosooky-Karama.
- 6. Mysticism: A Study and anthology.

by: J. C. Happold.

«Penguin book » (1963).

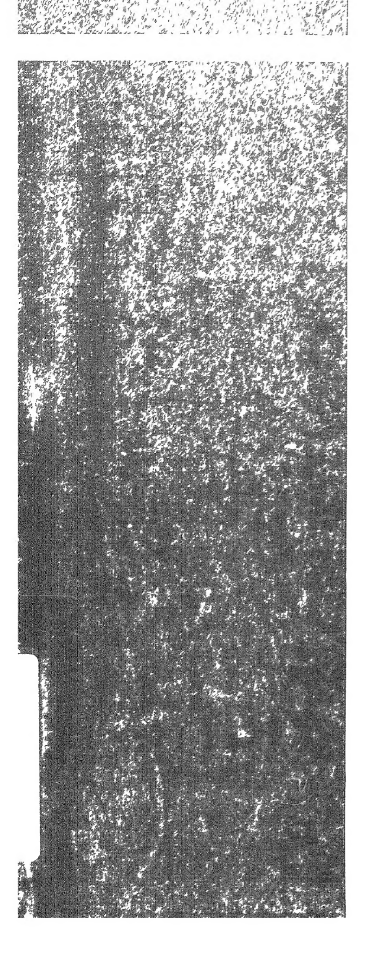
# فهرس الكتاب

| الصفحة       | •                                                                                                                     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥            | قدمة                                                                                                                  |
| 10-4         | لفصل الأول: في التصوف والطرق الصوفية                                                                                  |
| ٩            | الهجوم على التصوف والطرق الصوفية                                                                                      |
| ١١           | ابن تيمية ومهاجمته للتصوف                                                                                             |
| 10           | التصوف وعلم النفس التصوف وعلم النفس                                                                                   |
| 04-11        | لفصل الثانى: في الطريقة ونظم الطريقة الصوفية وكيفية المتابعة عليها                                                    |
|              | كلمة طريق وطريقة في القرآن الكريم                                                                                     |
|              | الطريفة عند الصوفية                                                                                                   |
| ۲۰           | المنهج المتبع في الانتساب إلى الطرق الصوفية بمصر                                                                      |
|              | مراتب الطريق                                                                                                          |
|              | مراسم الطريق الصوفي ونظمه                                                                                             |
|              | التنظيمات الإدارية للطرق الصوفية                                                                                      |
| 37-17        | ملامح الطريق الصوفى                                                                                                   |
| ۳٤           | أُولًا – الشيخ                                                                                                        |
| ۲۲           | ثانيًا – المريد                                                                                                       |
| ۲۸           | ثالثًا – العهد                                                                                                        |
| <b>41-19</b> | أهم خصائص ومميزات الطرق الصوفية                                                                                       |
|              | أولًا – لبس الخرفة                                                                                                    |
| ٣٣           | ثانياً – الذكر                                                                                                        |
|              | سند الصوفية في تلفين ذكر الله تعالى                                                                                   |
| ۳٦           | أنواع الذكر وأحكامه                                                                                                   |
| ٣٦           | آداب الذكر                                                                                                            |
|              | · السماع                                                                                                              |
|              | ري<br>المار المار الم |

| صفحة                                                                | 기                                                                                       |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٤٨                                                                  | الكرامة وأقسامها                                                                        |  |  |
| ٤٩                                                                  | الكرامة بين مؤيديها ومنكريها                                                            |  |  |
| ٥١                                                                  | عوامل انتشار الكرامات والتفسير النفسى لها                                               |  |  |
| 09-0                                                                | الفصل الثالث: نشاط الطرق الصوفية وآداب حضرتها ٥٣ - ٥٩                                   |  |  |
| ٥٧                                                                  | * أحزاب وأوراد الطرق الصوفية                                                            |  |  |
| ٥٨                                                                  | <ul> <li>شرعية الأحزاب والأوراد</li></ul>                                               |  |  |
| ٥٩                                                                  | <ul> <li>* دور الطرق الصوفية في الغناء العربي</li></ul>                                 |  |  |
|                                                                     | الفصل الرابع: في نشأة الطرق الصوفية وتاريخها مع إلقاء الضوء على مظاهر الاختلاف          |  |  |
|                                                                     | بينها ونبذة عن أهم رواد وأصحاب الطرق الصوفية في القرن السادس الهجرى                     |  |  |
| ۸٧-٦                                                                |                                                                                         |  |  |
| 11                                                                  | مظاهر الاختلاف بين الطرق الصوفية                                                        |  |  |
| 77                                                                  | تاريخ التصوف والطرق الصوفية بمصر                                                        |  |  |
| ٦٣                                                                  | أُولًا – أحمد الرفاعي صاحب الطريقة الرفاعية                                             |  |  |
| 77                                                                  | الرفاعي وتأثير الرفاعية في التعابين والحيوانات                                          |  |  |
| 77                                                                  | أصول الطريقة الرفاعية وكيفية الانتساب والدخول فيها                                      |  |  |
| 77                                                                  | خلوة السبعة «المحرم»                                                                    |  |  |
| 4٤                                                                  | ثانيًا – عبد القادر الجيلاني صاحب الطريقة الجيلانية                                     |  |  |
| ۷٥                                                                  | اتباعه السنة والشرع                                                                     |  |  |
| YY                                                                  | كيفية الانتساب إلى الطريقة القادرية                                                     |  |  |
| λY                                                                  | دور صوفية المغرب والعران في حركة الطرق الصوفية في مصر                                   |  |  |
| ٨٢                                                                  | أبو مدين التلمساني                                                                      |  |  |
| ٨٥                                                                  | عبد السلام بن مسيش                                                                      |  |  |
| ٨٦                                                                  | أبو الفتح الواسطى                                                                       |  |  |
| الفصل الخامس: القرن السابع الهجرى - قرن الطرق الصوفية في مصر ٨٨-١٠١ |                                                                                         |  |  |
| ٨٨                                                                  | * صورة لوجه مصر في هذا القرن                                                            |  |  |
|                                                                     | <ul> <li>الأهمية التاريخية للقرن السابع الهجرى في مصر من الناحية العسكرية</li></ul>     |  |  |
|                                                                     | <ul> <li>* ملامح الحياه الاجتماعية والاقتصاديه في مصر في القرن السابع الهجرى</li> </ul> |  |  |
|                                                                     | <ul> <li>الحياه العلمية والنقافية والدينية في مصر في القرن السابع الهجرى</li> </ul>     |  |  |
| 90                                                                  | * التصوف في مصر في القرن السابع الهجرى                                                  |  |  |

| 710                                                               |
|-------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                                                            |
| * قرن الطرق الصوفية                                               |
| الفصل السادس: السيد البدوى: صاحب الطريقة البدوية                  |
| حياته                                                             |
| كرامات سيدى أحمد البدوى                                           |
| البدوى والتشيع                                                    |
| البدوی ترامه وآتاره                                               |
| طنطاً – ومولد سیدی أحمد البدوی                                    |
| الطريفة البدوية وكيفية المتابعة عليها                             |
| الإمام الشادلي والطريقة الشاذلية الإمام الشادلي والطريقة الشاذلية |
| حياته ١٢٤                                                         |
| الساذلي. العالم                                                   |
| السّاذلي – ووحدة الوجود                                           |
| الساذلي والكرامات                                                 |
| * أصول وتعاليم الطريمة الشاذلية                                   |
| * الشاذلي والسماع                                                 |
| <ul> <li>* كيفية الانتساب إلى الطريقة الشاذلية ١٤٦</li> </ul>     |
| فروع الطريقة الساذلية                                             |
| ما أخذه ابن تيمية ومدرسته على الشاذلي ١٤٧                         |
| رأى الشاذلي في الوسيله والسفاعة                                   |
| السّادلى إنتاجه وترائه                                            |
| سيدى إبراهيم الدسوقى صاحب الطريقة الدسوقية «البرهامية» ١٥٥-١٧١    |
| نسبه وحياته                                                       |
| نسبه وحياته                                                       |
| الدسوقي والكرامات                                                 |
| مبنى الطريقة البرهامية                                            |
| تراب الدسوقي                                                      |
| نهاية المطاف ١٧٢                                                  |
| نهاية المطاف الدراسة حول الطرق الصوفية في مصر                     |
| تتاليج هذه الدراسة حول الصرق العسوسية في مسر المناه               |

| - 4 | الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | ملحق الأحزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ورد الجلالة لسيدي عبد القادر الجيلاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | دعاء الجلالة ودعاء سورة الواقعة لسيدي عبد القادر الچيلاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | الحزب الصغير لسيدى أحمد الرفاعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | صلوات الرفاعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | الحزب الصغير لسيدي أحمد البدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | الحزب الكبير لسيدى أحمد البدوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | حزب البر لسيدى السّاذليسسنس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | حزب البحر للشاذلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | الحزب الصغير لسيدي إبراهيم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | الحزب الكبير لسيدى إبراهيم الدسوقي ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | ملحق الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | تائية البدوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | تائية الدسوفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | المراجع العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | المراجع الأجنبية الله المراجع الأجنبية المراجع ا |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |



# Thanks to assayyad@maktoob.com

To: www.al-mostafa.com